




Storia della le!eratura italiana
in traduzione latina

(1350-1800)

a cura di

Francesco Lucioli

Gent
2025



COLIBRI

Collected Studies in History and Literature
7

Series Editors: Jeroen De Keyser & Fabio Della Schiava

Advisory Board

Guillermo Alvar Nuño       Laurent Baggioni       W. Sco! Blanchard
Maurizio Campanelli       Lucie Claire       Dina De Rentiis

Clementina Marsico       Brian J. Maxson       John Monfasani
"omas Riesenweber       Cecilia Sideri             Luigi Silvano

D/2025/15310/002
NUR 622

ISSN 2795-7799
ISBN 9789464753189

e-ISBN 9789464753196
DOI 10.54179/2502

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, translated, 
stored in a retrieval system or transmi!ed in any form or by any means,

electronic, mechanical, photocopying, recording or otherwise,
without the prior wri!en permission of the publisher.

©2025 by LYSA Publishers – Ghent, Belgium
www.lysapublishers.com

Cover illustration: Marcantonio Raimondi, Naked man walking to the right 
carrying a column base (ca. 1517-20), "e Elisha Whi!elsey Collection,

"e Elisha Whi!elsey Fund, 1949, "e Metropolitan Museum of Art, New York.

Cover design by Evelien Gillis
Typeset in Arno by LYSA

Printed in November 2025 by Albe De Coker



La pubblicazione di questo volume rientra nel Proge!o di Ricerca di Rilevante 
Interesse Nazionale (PRIN) 2022 TransLATINg Italian Literature

(Sapienza Università di Roma, resp. Francesco Lucioli; Università Aldo Moro 
di Bari, resp. Elisa Tinelli; Università Alma Mater di Bologna, resp. Andrea 

Severi; Università della Calabria, resp. Maria Cristina Figorilli),
#nanziato dall’Unione europea-Next Generation EU,

Missione 4 Componente 1, 20229MY34B.

Il volume è stato pubblicato con il contributo di Sapienza Università di Roma 
per “Proge!i di Ricerca Grandi, anno 2022”, per il proge!o

TransLATINg: Italian Literary Texts in Latin Translation
(resp. Francesco Lucioli, RG12218168EB8386).

Tu!i i capitoli sono stati so!oposti a peer-review anonimo.

Il volume è disponibile in gold open access con licenza CC BY-NC-ND 4.0.





Sommario

La le!eratura ex Italico Latinitate donata
Francesco Lucioli  9

La Commedia
Andrea Severi            19

Petrarca e la lirica
Jacopo Pesaresi            37

Boccaccio e la novellistica: latino e narrazione breve nell’Europa moderna 
Elisa Tinelli          55

La le!eratura religiosa e spirituale
Rosamaria Laruccia          73

Le!eratura di viaggio e geogra"a
Sergio Brillante          91

La poesia epico-cavalleresca
Francesco Lucioli          109

Machiavelli e la politica
Giovanni Lamberti          125

Tradurre la storia #a narrazione documentaria e propaganda
Elisa Tinelli          141

La le!eratura di condo!a
Francesco Lucioli          163

Il teatro
Elena Santagata          181

Tra!ati di archite!ura e di iconologia
Giacomo Ventura          201

Tommaso Campanella e la "loso"a
Ilenia Viola          219

La prosa scienti"ca di Galileo Galilei
Marco Bianchi          237

Bibliogra"a          261

Indici          307





La le!eratura ex Italico Latinitate donata

Francesco Lucioli

1. Introduzione

Nel romanzo Dietro la porta (1964), Giorgio Bassani (1916-2000) 
tra!eggia l’esperienza scolastica del protagonista, personaggio marcata-
mente autobiogra"co, ponendolo a confronto con la compagna di 
classe Ca!olica: “E così io forse brillavo di più negli orali di latino e 
greco […], ma negli scri!i, specie nelle versioni dall’italiano in latino, 
Ca!olica mi era ne!amente superiore, si ricordava di tu!e le più riposte 
regole!e della morfologia e della sintassi, e, in pratica, non sbagliava 
mai” (Bassani, Dietro la porta, 463). Bassani si riferisce alla prassi edu-
cativa delle cosidde!e retroversioni, esercizi per lo più mal digeriti dagli 
studenti: “pretendevano che sapessimo tradurre dall’italiano al latino”,1 
ricordano Paola Mastrocola e Luca Ricol" in un saggio signi"cativa-
mente intitolato Il danno scolastico (2021). Tale pratica, oggi sempre più 
rara,2 ha in realtà una lunga tradizione che risale ai latini e ai themata, 
ossia esercizi di composizione e di traduzione dal volgare in latino, che 
ricoprono un ruolo centrale nell’apprendimento grammaticale dapprima 
nelle scuole umanistiche,3 poi nei collegi gesuitici,4 e quindi nei pro-
grammi di insegnamento successivi.5 In età medievale e rinascimentale 
le traduzioni potevano riguardare, come ricorda Giovanni Ba!ista 
Evangelisti (XVI sec.) nei suoi Discorsi grammaticali (1596), “pochi versi 
de!ati da’ maestri a scholari” per “latinare: l’essercitarsi nel tradurgli 
dalla lingua nostra nella latina con purità ed emendatione, ma senza 

1 Mastrocola & Ricol# 2021, 46.
2 Seppure ancora nel 2010 Luca Serianni poteva osservare che nelle scuole italiane 

“non è ancora del tu!o dismessa la pratica della traduzione dall’italiano in latino che un 
grande #lologo come Giorgio Pasquali (1885-1952), dopo averla caldeggiata, aveva con-
sapevolmente accantonato” (Serianni 2010, 29).

3 In proposito cfr. almeno Grendler 1991, 252; Rizzo 1995, 32; Black 1996; Milani 
2014; Baldi 2016.   4 Ba!istini 1989, 120.

5 Cf. almeno Manacorda & Cisorio 1908. Tale pratica è di$usa anche al di fuori dei con-
#ni italiani, come testimoniano ad esempio i college inglesi, in cui l’italiano era trado!o in 
latino in quanto considerato “quasi una terza lingua classica antica”: O!olenghi 1874, 11.



10   ·  F#NCESCO LUCIOLI

procurar ornamento et cercar "gure o di parole o di sentenze” (Evange-
listi, Discorsi grammaticali, 92r). Tali esercizi potevano anche essere 
incentrati su testi epistolari: per tale ragione, nel dialogo Il Grammatico, 
overo delle false esercitazioni delle scuole (in prima edizione nel 1557), 
l’umanista Aonio Paleario (1503-70) lamenta che “le epistole che noi 
diamo volgari acciò [i fanciulli] le facciano latine faranno che non mai 
sapranno scrivere non solamente una epistola latina, ma non pure una 
leggiadra le!era volgare” (Paleario, Conce!i, *2r). Alle considerazioni di 
tipo dida!ico si a$ancano ben presto considerazioni di cara!ere 
morale e civile; nelle sue Le!ere instru!orie (1592), ad esempio, il 
le!erato Bernardino Pino da Cagli (1520/30-1601) osserva: “Prudente 
si mostrerà ancora il prece!ore nel dare i themi, come si suol dire, da 
tradorre di volgare in latino, se non prenderà mai conce!i o vili et bassi, 
o poco honesti et vitiosi, ma tali che gli scolari possano bene imparare 
di scrivere ancor essi le!ere et parlare di cose gravi et al grado loro 
convenevoli quando saranno d’anni più maturi et in qualche conditione 
di ci!adinanza” (Pino, Le!ere instru!orie, 14v).

L’apprendimento linguistico è dunque, senz’altro, una delle prime 
ragioni per cui si traduce dal volgare in latino, pratica di%usa "n dal 
Medioevo, quasi quanto la traduzione dal latino in volgare, anche per 
registrare e archiviare a!i pubblici (ba!esimi, matrimoni, decessi),6 e 
per rendere accessibili opere ebraiche, greche e arabe, sopra!u!o di 
cara!ere scienti"co, medico e "loso"co.7 In questi casi la traduzione è 
"nalizzata a ricondurre documenti u$ciali al latino del diri!o e 
dell’amministrazione o a rendere comprensibili testi originariamente 
composti in lingue di di$cile comprensione.

Non sono queste, tu!avia, le uniche ragioni che, sopra!u!o a partire 
dal XV secolo, spingono a tradurre in quella che Peter Burke ha indicato 
come una “wrong direction”,8 direzione opposta rispe!o a quella più 
‘naturale’ e ‘comune’ da una lingua considerata più alta (il latino) a una 
giudicata più bassa (il volgare), secondo il conce!o di “traduzione verti-
cale” formulato da Gianfranco Folena in contrapposizione alla “tradu-
zione orizzontale” da un volgare a un altro.9 Come osservato da Fabio 

6 Beer 1996.
7 Burne! 1985; Dahan 1994; Botley 2004; Goyens & al. 2008; Mavroudi 2015; 

Burne! & Juste 2016.
8 Burke 2007b, 65; su tale prospe!iva è impostato il volume di Heideklang & al. 2025b.
9 Folena 1991.



LA LE&E#TU# EX ITALICO LATINITATE DONATA   ·   11

Zinelli, la traduzione dal volgare in latino segue un’opposta verticalità, 
non dall’alto verso il basso, per rendere cioè più accessibile un testo ori-
ginariamente composto in una lingua meno familiare, bensì dal basso 
verso l’alto, da una lingua generalmente interpretata come più umile 
verso una avvertita come più prestigiosa.10 Tale movimento, tu!avia, 
non è determinato soltanto dal desiderio di emulare il latino o di innal-
zare il volgare, ma risponde a esigenze e "nalità diverse, che andranno 
di volta in volta interpretate in relazione al tipo di testo di partenza, 
all’autore e al tradu!ore, al pubblico e al contesto geogra"co e socio-
culturale in cui tale operazione viene realizzata, alle di%erenti motiva-
zioni e funzioni della traduzione.

2. Il ‘caso’ Italia

Nella storia europea delle traduzioni dal volgare al latino la le!eratura 
italiana rappresenta un caso di studio decisamente signi"cativo. Anzi-
tu!o per la superiorità ‘quantitativa’ delle traduzioni dall’italiano ri-
spe!o a quelle da altre lingue, che risultano le più numerose all’interno 
di un corpus che indagini preliminari stimano costituito da circa 2000 
traduzioni a stampa di opere di narrativa e una cifra due o tre volte 
superiore per quelle non di narrativa composte specialmente in Europa 
tra 1350 e 1800.11 Tale calcolo comprende non solo le editiones princi-
pes, ma anche le numerose ristampe e le di%erenti versioni di opere tra-
do!e più di una volta, ma non tiene conto delle traduzioni rimaste ma-
noscri!e e di%use non solo prima, ma anche dopo l’introduzione della 
stampa. Piu!osto che ragionare in termini di quantità di traduzioni, può 
essere utile considerare il numero di opere e di autori italiani che vengo-
no trado!i in latino: secondo i dati raccolti dal proge!o TransLATINg, 
tra 1350 e 1800 sono volte in latino almeno 600 opere, non solo di nar-
rativa, di 400 autori di%erenti, numero che aumenta esponenzialmente, 
raggiungendo all’incirca le 3000 unità, considerando le di%erenti ver-
sioni della medesima opera e le loro ristampe (per il solo Galateo, ad 
esempio, si contano tre traduzioni e quindici edizioni tra Cinquecento e 
Se!ecento), nonché le traduzioni rimaste manoscri!e (alle sei edizioni 

10 Zinelli 2025, 34-35.
11 Tale stima parziale è proposta da Heideklang & al. 2025a, 3-4, sulla base delle inda-

gini condo!e da Grant 1954, Vernet 1989 e Burke 2007b, e dei dati raccolti nei proge!i 
▶ TradLat (cfr. Brun & al. 2005) e ▶ Versio Latina (cfr. Heideklang & al. 2025c).



12   ·  F#NCESCO LUCIOLI

integrali e o!o parziali della Gerusalemme liberata andate in stampa si 
a$ancano almeno cinque versioni manoscri!e che non possono essere 
trascurate per avere una comprensione più precisa del successo del 
poema tassiano).12

Il ‘caso’ delle traduzioni di opere originariamente composte in lingua 
italiana non è singolare solo per quantità, per ragioni di prossimità geo-
gra"ca e linguistica, ma anche dal punto di vista ‘qualitativo’, da inten-
dersi non tanto in termini estetici, ma alla luce di altri fa!ori. Anzitu!o, 
vengono volte in latino opere a%erenti a diversi generi le!erari, dai reso-
conti di viaggio ai tra!ati politici e alle opere storiche, dai testi religiosi 
di rappresentanti più o meno illustri della Chiesa ca!olica e di "gure di 
spicco del mondo riformato ai tra!ati di archite!ura e iconologia desti-
nati a creare un vero e proprio immaginario comune europeo; lo stesso 
vale per le norme di costume, con le numerose traduzioni, più volte ri-
stampate, dei principali dialoghi di condo!a morale, nonché per la 
lirica, come testimoniano le innumerevoli versioni in latino di testi di 
Petrarca (1304-74) e dei suoi emulatori; e in latino sono ada!ate 
ancora la Commedia di Dante (1265-1321) e le novelle di Boccaccio 
(1313-75), alcuni poemi epico-cavallereschi, commedie e favole pasto-
rali, testi scienti"ci e "loso"ci, "no ad arrivare alla poesia di Vincenzo 
Monti (1754-1828) e di Giacomo Leopardi (1798-1837).

A tale varietà di generi si associa poi la lunga durata del fenomeno – 
che dalla poesia stilnovistica di Guido Cavalcanti (ca. 1258-1300) tra-
valica i con"ni cronologici di questa storia le!eraria, giungendo almeno 
"no alle liriche di Carducci (1835-1907) e al Pinocchio di Collodi 
(1826-90)13 – e la sua distribuzione geogra"ca: come ha osservato 
Françoise Waquet, “Germania, Paesi Bassi e Svizzera svolsero un ruolo 
di primo piano in questa a!ività di traduzione”, sopra!u!o grazie al 
dinamismo delle loro tipogra"e e dei loro mercati editoriali.14 E tu!a-
via, se la preminenza di tali centri è evidente nella produzione e nella 

12 I dati censiti dal proge!o sono raccolti in ▶ TransLATINg. Per una prima visione 
d’insieme dei risultati della ricerca, da cui deriva anche il presente volume, cfr. Lucioli & 
Comiati 2024 e Lucioli 2026; per un’analisi dei diversi proge!i dedicati alle traduzioni 
in latino cfr. Heideklang & al. 2024.

13 Per la traduzione di Donna me prega di Guido Cavalcanti, i cui versi sono trado!i in 
latino in un commento di Dino Del Garbo (1280-1327), cfr. Cavalcanti, Latinizzazione. 
Sulle traduzioni latine di testi carducciani si è so$ermato a più riprese Leopoldo Gambe-
rale 2001, 2002, 2006, 2007, 2012; per Pinocchio cfr. almeno Minicucci 1992.

14 Waquet 2004, 125.



LA LE&E#TU# EX ITALICO LATINITATE DONATA   ·   13

di%usione, anche tramite numerose ristampe, di opere di cara!ere re-
ligioso, storico, politico, "loso"co e scienti"co, per altri generi le!erari 
si possono riconoscere poli alternativi: nelle università spagnole e nei 
college inglesi, ad esempio, prosegue la pratica delle traduzioni a scopo 
pedagogico, applicata però alle commedie, interpretate dagli studenti e 
quindi stampate dai docenti; nelle (e per le) corti di Francia e Inghil-
terra si traducono manuali di condo!a e di iconogra"a italiani e alcuni 
componimenti di Petrarca e Tasso (1544-95); senza poi dimenticare 
l’Italia stessa, in cui vengono pubblicate traduzioni di testi religiosi e 
scienti"ci, di opere di viaggio e di archite!ura, ma anche la maggior 
parte delle versioni latine di novelle, poemi e componimenti lirici. La 
poesia e la prosa narrativa sembrano dunque avere minore fortuna 
all’estero rispe!o a generi le!erari più marcatamente legati a esigenze 
pratiche o ai coevi diba!iti culturali; ciò dipende non solo dalla "nalità 
per cui le opere vengono trado!e, ma anche dalla di$coltà di rendere 
in latino la versi"cazione originale – non casualmente le commedie in 
versi di Ariosto sono trado!e in prosa da Juan Pérez (1511-45) e le 
citazioni poetiche incluse in tra!ati in prosa vengono spesso eliminate 
in maniera sistematica –, nonché i frequenti riferimenti alla società 
italiana in cui sono ambientate novelle e commedie – problema in cui 
incorrono anche i tradu!ori di opere come Il Galateo, talvolta costre!i 
ad ada!are norme e suggerimenti al diverso contesto in cui le loro 
versioni vedono la luce.

Emerge così un altro aspe!o profondamente legato alle prassi 
tradu!orie, non solo dall’italiano al latino, ossia l’esigenza di modi"care 
il testo di partenza in funzione del pubblico a cui tali versioni sono indi-
rizzate, ma anche per ragioni di decoro morale o di sensibilità religiosa, 
o ancora in base al grado di maggiore o minore comprensione dell’ori-
ginale da parte dei tradu!ori. Per tale motivo, accanto a traduzioni più o 
meno fedeli si possono riconoscere, in numero spesso superiore, ver-
sioni solo parziali dell’opera di riferimento – è il caso del Canzoniere di 
Petrarca, mai trado!o come libro di rime coeso ma sempre per #ag-
menta, o dell’Orlando furioso, la cui prima traduzione integrale risale al 
1756, ma di cui vengono di%usi numerosi excerpta latini tra XVI e XVII 
secolo – e, ancor più frequentemente, vere e proprie latinizzazioni,15 
traduzioni ad sensum piu!osto che ad verbum,16 come ribadito negli 

15 Lucioli 2024d.
16 In proposito cfr. ancora Zinelli 2025, 36-40.



14   ·  F#NCESCO LUCIOLI

apparati paratestuali che introducono tali opere, che testimoniano di un 
rapporto piu!osto libero con il testo di partenza, de"nendosi come ri-
scri!ure, trasformazioni, ampli"cationes, ada!amenti o appropriazioni 
di speci"che parti dell’originale.17

Latinizzare non è, mai, un’operazione neutra, perché implica di ope-
rare una selezione, e conseguentemente anche delle esclusioni, sul testo 
originale, ma comporta anche scelte di cara!ere grammaticale, lessicale 
e sinta!ico che hanno a che fare non solo con il testo di arrivo e il con-
testo nel quale esso circola, ma anche con una lingua (e una cultura) di 
antichissima tradizione, alla quale le lingue volgari sono legate da un 
rapporto inscindibile.18 Riscrivere un’opera le!eraria in latino signi"ca 
dunque collocarsi nel solco di tale tradizione e, per lo statuto stesso 
della lingua di arrivo, rivolgersi ad un pubblico allo stesso tempo più 
ampio e più ristre!o, un pubblico nazionale e, al contempo, sovranazio-
nale, europeo e persino globale, connotato non in chiave geogra"ca ma 
sociale, in quanto costituito da docti che utilizzano il latino quale lingua 
franca e, spesso, anche quale lingua intermedia per tradurre dall’italiano 
in un altro idioma volgare:19 ad esempio, è solo a partire dalla latinizza-
zione di Hendrick Coggeman (XVI sec.) che la Civil conversazione può 
essere trado!a in tedesco, olandese e ceco tra XVI e XVII secolo.

3. Perché latinizzare?

Se l’intento pedagogico continua a in'uenzare alcune iniziative di 
traduzione – come evidente anche nella produzione e di%usione di 
edizioni multilingue della medesima opera –, emergono progressiva-
mente anche altre "nalità che spingono a volgere in latino testi le!erari 
originariamente composti in italiano. Una prima motivazione è legata al 
desiderio di nobilitare la lingua di partenza elevandola a!raverso la 
lingua classica, contribuendo, da una diversa prospe!iva, a quella che 

17 Per tali conce!i cf. almeno Böhme & al. 2011; Sanders 2016; Juri 2023.
18 Tale rapporto è stato interpretato tanto in chiave di ‘diglossia’ ("urn 2012; 

Bloemendal 2015), quanto alla luce della nozione di ‘dynamics’ (Deneire 2014; Winkler 
& Scha$enrath 2019).

19 Heideklang & al. 2025a, 8-9; Zinelli 2025, 44-52. Per una visione complessiva sul 
ruolo del latino quale lingua della comunicazione e dell’unità europea cfr. Waquet 2004; 
Stroh 2007; Leonhardt 2009; Sanzo!a 2019; Walser-Bürgler 2021; sul latino come 
lingua intermedia cfr. anche Stackelberg 1984.



LA LE&E#TU# EX ITALICO LATINITATE DONATA   ·   15

Roberto Cardini ha de"nito la “rifondazione, su base umanistica, della 
lingua e della le!eratura italiana”:20 è quanto intende fare Petrarca ri-
scrivendo la novella decameroniana di Griselda, operazione in cui alla 
scelta del latino corrisponde anche una nuova declinazione morale del 
racconto; ma è anche l’obie!ivo di Ma!ia Corvino (†1490), che com-
missiona ad Antonio Bon"ni (1427/34-1502) una traduzione del Trat-
tato di archite!ura del Filarete (ca. 1400-69), per sostenere una rinascita 
dell’archite!ura quale strumento di autocelebrazione politica. In tali 
iniziative, l’innalzamento linguistico ha un’ulteriore funzione, ora mora-
le, ora encomiastica, che ben testimonia delle complessità, anche ideo-
logiche, che possono celarsi nel passaggio da una lingua a un’altra.

Oltre a nobilitare un testo, la latinizzazione può promuoverne l’auto-
re – le tre latinizzazioni del Libro di divina do!rina di Caterina da Siena 
(1347-80) sono realizzate anche per supportarne il processo di cano-
nizzazione –, oppure favorire la circolazione di un’opera presso un pub-
blico diverso rispe!o a quello per cui era stata originariamente com-
posta – la traduzione della Commedia dantesca realizzata dal francescano 
Giovanni Bertoldi da Serravalle (1350/60-1445), ad esempio, è com-
missionata da alcuni prelati che, durante il concilio di Costanza, senti-
vano parlare del poema senza essere in grado di leggerlo; mentre l’adat-
tamento in latino del Discorso del $usso e re$usso del mare di Galileo 
(1564-1642) è realizzata dal suo allievo Niccolò Aggiunti (1600-35) 
per di%ondere le teorie del suo maestro tra gli scienziati di altri paesi. In 
tali casi la traduzione risponde a una chiara esigenza di tipo informa-
tivo, perme!e cioè di avere accesso a conoscenze che gli originali non 
consentono di raggiungere; una medesima "nalità anima le latinizza-
zioni di testi che a%rontano temi avvertiti come essenziali per le società 
moderne – quali, ad esempio, le norme di comportamento dei dialoghi 
di Castiglione (1478-1529), Della Casa (1503-56) e Guazzo (1530-93), 
trado!i più volte in latino e ripetutamente ristampati tra Cinquecento e 
Se!ecento –, oppure argomenti di particolare urgenza storico-politica – 
come evidente nella traduzione latina della Storia d’Italia di Guicciar-
dini (1483-1540) realizzata da Celio Secondo Curione (1503-69).

In questo come in altri casi la traduzione può assumere una funzione 
militante, come succede alle opere spirituali di autori italiani vicini alla 
Riforma, la cui produzione le!eraria è trado!a tanto per facilitarne la 

20 Cardini 1993, 361; in proposito cfr. anche Vecchi Galli 2003; Tonelli 2009.



16   ·  F#NCESCO LUCIOLI

circolazione oltralpe, quanto per occultarne il signi"cato agli occhi dei 
censori e degli indocti. Talvolta la latinizzazione si piega a scopi celebra-
tivi, come accade per la versione del Pastor "do realizzata da Georg 
Valentin von Winther (1578-1623) in occasione delle nozze del duca 
Filippo II di Pomerania. Più spesso, la traduzione risponde a esigenze di 
cara!ere pratico, come testimoniano le numerose latinizzazioni di testi 
geogra"ci, siano essi descrizioni mirate di singoli luoghi – vere e proprie 
guide turistiche, come la Villa Borghese di Giacomo Manilli (XVII sec.), 
pubblicata nel 1650 in italiano a Roma e contemporaneamente in latino 
a Leida (dove viene riedita nel 1723) –, oppure descrizioni di paesi 
esotici, quali il Commentario de le cose de’ Turchi (1532) di Paolo Giovio 
(1483-1552), o ancora resoconti di viaggi da territori di recente 
scoperta, come l’Historia del mondo nuovo (1565) di Gerolamo Benzoni 
(ca. 1519-72).

Un’opera può essere trado!a in latino anche con "nalità esegetiche 
o moralizzanti, come evidente sopra!u!o nelle latinizzazioni parziali e 
non integrali: la ‘forma-libro’ del Canzoniere di Petrarca, come ricor-
dato, si perde a favore di singoli componimenti, come ad esempio i 
sone!i babilonesi o la canzone alla Vergine, che o%rono una speci"ca 
le!ura della poesia petrarchesca, peraltro molto utile nei diba!iti tra 
ca!olici e riformati; lo stesso accade per il Decameron e il Furioso, la cui 
ricezione in latino riguarda solo singole novelle o stanze, peraltro 
frequentemente so!oposte a un processo di moralizzazione. La tradu-
zione può inoltre evidenziare i debiti di un testo nei confronti di uno o 
più modelli classici, come dimostrano le numerose latinizzazioni che 
esplicitano i legami della Gerusalemme liberata con l’Eneide.

4. Tradu!ori, traduzioni e costruzione di un canone

Talvolta a tradurre è lo stesso autore – in tal caso si tra!a di un’autotra-
duzione,21 come testimoniano, tra gli altri, gli esempi di Leon Ba!ista 
Alberti (1404-72), Marsilio Ficino (1433-99) e Tommaso Campanella 
(1568-1639) –, talvolta il medesimo le!erato traduce più opere dello 
stesso autore – è il caso di Hermann Conring (1606-81) tradu!ore di 
Machiavelli (1469-1527) – oppure testi di autori diversi e apparente-

21 Sul tema è a!ualmente in corso presso il Warburg Institute di Londra il proge!o 
▶ Writing Bilingually, 1465-1700: Self-Translated Books in Italy and France (Miglie!i 2025).



LA LE&E#TU# EX ITALICO LATINITATE DONATA   ·   17

mente lontani – Hieronymus Turler (1560-1602), ad esempio, volge in 
latino sia le Istorie "orentine di Machiavelli (sei edizioni pubblicate per 
un intero secolo, tra 1564 e 1658) sia Il libro del Cortegiano (nel 1569). 
Le traduzioni possono anche essere anonime, sopra!u!o nel caso di 
testi spirituali trado!i da religiosi, perché l’identità del tradu!ore, e 
sopra!u!o la sua appartenenza a questo o a quell’ordine (francescano, 
domenicano, gesuita, etc.) potrebbe in'uenzarne l’interpretazione. La 
costante e crescente richiesta da parte dei le!ori, da un lato, e il deside-
rio di far conoscere testi di successo oppure proibiti in Italia, dall’altro, 
fa sì che alcuni editori si specializzino nella stampa di latinizzazioni: 
l’esempio più noto è senz’altro quello di Pietro Perna (1519-82), opera-
tore culturale più che semplice tipografo, che a Basilea dà voce alle 
istanze di esuli e riformati, promuovendo la pubblicazione, tra le altre, 
di traduzioni di opere di Machiavelli, Guicciardini e Bernardino Ochino 
(1487-1564) dopo il loro inserimento nell’Indice dei libri proibiti.

La stampa della latinizzazione può talvolta precedere la pubblica-
zione del testo originale – la Raccolta breve d’alcune cose più segnalate 
ch’ebbero gli antichi, e d’alcune altre trovate dai moderni del giurista 
Guido Panciroli (1523-99) esce a Venezia nel 1612, quando la tradu-
zione latina del suo allievo Heinrich Salmuth (1522-76) aveva già visto 
la luce ad Amberg (tra 1599 e 1602) –, oppure le latinizzazioni possono 
modi"care il rapporto di successione di testi tra loro legati – se l’Aminta 
(1580) precede cronologicamente e ispira il Pastor "do (1590), tu!avia, 
la traduzione della pastorale di Ba!ista Guarini (1538-1612) appare nel 
1607 mentre quella di Tasso solo nel 1616 (con una nuova edizione nel 
1624). Le latinizzazioni, inoltre, possono essere ristampate più volte 
rispe!o all’opera di partenza – del tra!ato Dello stato maritale di 
Giuseppe Passi (1569-1620) si conosce la sola princeps veneziana del 
1602, mentre della sua traduzione, realizzata sempre da Salmuth, si 
hanno due edizioni, una uscita ad Amberg nel 1612 e una a Francoforte 
nel 1617 –, oppure possono avere una di%usione di più lunga durata – 
la traduzione latina delle Dodici pietre pretiose di Andrea Bacci (1524-
1600), tra!ato di gemmologia pubblicato in due diverse emissioni 
romane nel 1587, esce a Francoforte nel 1603 ed è quindi riedito nel 
1643. In proposito è stato ipotizzato che le versioni latine di testi in 
volgare siano generalmente ristampate più frequentemente e per 



18   ·  F#NCESCO LUCIOLI

periodi più lunghi rispe!o agli originali,22 con evidenti conseguenze sul 
piano del diverso impa!o che un’opera o la sua traduzione possono 
avere sul lungo periodo.

Numero e frequenza di traduzioni e ristampe hanno tu!avia una no-
tevole incidenza anche dal punto di vista della costruzione del canone 
le!erario. Se non sorprende che di Machiavelli vengano volte in latino 
se!e opere – seppur la Favola di Belfagor solo nel 1880 –, per un totale 
di 52 stampe censite, è singolare che di un le!erato oggi meno noto 
come Filippo Picinelli (1604-86) siano trado!i nel giro di un trentennio 
(1681-1711) sei testi: non solo il fortunato Mondo simbolico (1653), di 
cui vengono peraltro pubblicate qua!ro edizioni tra 1681 e 1695, ma, 
forse per l’a!razione esercitata dallo stesso tra!ato iconogra"co, anche 
le sue opere di cara!ere religioso. Se le!a a!raverso la specola delle tra-
duzioni in latino, la storia della le!eratura italiana assume così una 
nuova luce, tra conferme e nuovi ingressi, opere a cui arride una mag-
gior fortuna – come ad esempio le laudi di Leonardo Giustinian (1388-
1446) o La strage degli innocenti (1632) di Marino (1569-1625) – e 
altre che invece rischiano l’oblio, almeno dal punto di vista delle latiniz-
zazioni – come la Commedia, trado!a integralmente all’inizio del Quat-
trocento, ma poi di fa!o dimenticata "no al XVIII secolo.

Seguire le tracce della fortuna in latino di opere originariamente com-
poste in italiano signi"ca dunque ricostruire la storia della le!eratura 
italiana da una diversa prospe!iva, che deve necessariamente tenere 
conto di a!ori, dinamiche di circolazione, strategie di ricezione e canoni 
estetici di%erenti da quelli tradizionali; una storia in cui a nomi illustri 
si associano ‘minori’ che, tu!avia, secondo la fortunata de"nizione di 
Mario Marti, si rivelano ‘crocevia di cultura’,23 e in cui testi in Italia sfor-
tunati o dimenticati possono godere di una fortuna maggiore di quella 
di classici consolidati. Il risultato è una storia le!eraria inedita e a tra!i 
inaspe!ata, che perme!e di ricostruire in maniera più complessa, 
proprio a!raverso le latinizzazioni, il contributo italiano alla creazione 
di una cultura europea condivisa.

22 Binns 1990, 252-60; la tesi è stata ripresa anche da Korenjak 2023, 79 (sulle 
traduzioni in latino 77-103).

23 Marti 1990.



La Commedia

Andrea Severi

1. Riscrivere la Commedia nella lingua scartata da Dante

A chi studi la storia delle prime latinizzazioni della Commedia dantesca 
non può non balzare all’occhio un paradosso eclatante: a dar credito 
alla celebre le!era di frate Ilaro, come ben noto, Dante (1265-1321) 
avrebbe cominciato la stesura del suo poema in latino, optando poi per 
il volgare a$nché la sua opera fosse fruibile al numero più ampio possi-
bile di persone;1 un secolo dopo, un analogo intento perseguono quei 
religiosi che, per primi, vanno in direzione ostinatamente contraria, 
cimentandosi nella traduzione dell’intera Commedia dal volgare scelto 
da Dante al latino da lui rige!ato. È l’intento ecumenico o divulgativo 
che spinge coloro che decidono di tradurre la Commedia nella sua 
integralità, mentre chi prova la traduzione di singoli canti o gruppi di 
terzine relative a temi di ampia rilevanza, come vedremo, spesso è 
mosso – anche senza amme!erlo – da una "nalità emulativa, se non 
agonistica, volendo me!ere alla prova, sul campo estetico, e almeno nel 
breve respiro di qualche terzina, le potenzialità della lingua scartata da 
Dante e predile!a, invece, dagli umanisti.

Non dimentichiamoci che Dante stesso accoglie più di una volta nei 
suoi endecasillabi delle citazioni latine, in particolare di matrice liturgi-
co-scri!urale,2 e che, per certi versi, il primo tradu!ore di un brano 
dantesco della Commedia può essere considerato Dante stesso, perlo-
meno limitatamente al celeberrimo a!acco di Par. 25, un brano quasi 
trado!o in latino, anche se non verbatim, nella prima delle sue due 
egloghe rivolte a Giovanni del Virgilio (con tu!a probabilità cronologi-
camente posteriore a Par. 25):

1 Arduini & Storey 2006, 85.
2 Per Duso 2004, IX, Dante sembra essere il primo a fare questi esperimenti plurilin-

guistici nella tradizione italiana.



20   ·  ANDREA SEVERI

Par. 25.1-9 (Alighieri, Paradiso, 687-88)
Se mai continga che ’l poema sacro
al quale ha posto mano e cielo e terra,
sì che m’ha fa!o per molti anni macro,
vinca la crudeltà che fuor mi serra
del bello ovile ov’io dormi’ agnello,
nimico ai lupi che li danno guerra;
con altra voce omai, con altro vello
ritornerò poeta, e in sul fonte
del mio ba!esmo prenderò ’l cappello.

Buc. 1.39-44; 48-50 (Alighieri, Egloghe, 1642)
Quantos balatus colles et prata sonabunt,
si viridante coma "dibus peana ciebo!
Sed timeam saltus et rura ignara deorum.
Nonne triumphales melius pexare capillos
et patrio, redeam si quando, abscondere canos
fronde sub inserta solitum 'avescere Sarno?
[…]
Tunc ego: “Cum mundi circum'ua corpora cantu
astricoleque meo, velut infera regna, patebunt,
devincere caput hedera lauroque iuvabit”.

1.1. Coluccio Salutati

Il primo a cimentarsi nella traduzione di due signi"cativi brani della 
Commedia fu, sul "nire del Trecento, il cancelliere "orentino Coluccio 
Salutati (1331-1406). L’interesse verso la Commedia è in questo caso 
contenutistico, dal momento che egli, essendo intento nella composi-
zione del suo tra!ato De fato et fortuna (1396-99), non poteva non 
riportare l’opinione in merito del Dante che amava e venerava. Così nel 
libro terzo del tra!ato, il capitolo 11 (“De variis fortune determinatio-
nibus et qualiter de ea quidam locuti sunt et quod aliqua dea non sit et 
quid Dantes eam esse voluerit”) e il capitolo 12 (“Qualiter et quibus 
rationibus contra Dantem loquitur Ceccus Esculanus et quomodo 
Dantis sententia defendatur”) si sviluppano in pratica come commenti 
dei brani danteschi di Inf. 7.73-96, di Purg. 16.58-83 e, quale esempio 
negativo, di alcuni brani dell’Acerba di Cecco d’Ascoli (4.13.1-6; 2.1.2-
33): i versi danteschi sono resi con l’esametro, mentre i versi dell’Acerba 



LA COMMEDIA   ·   21

sono trado!i in prosa, a signi"care l’opposto giudizio di valore le!era-
rio e poetico che Salutati riservava ai due poeti.3 La sensibilità le!eraria 
di Salutati non gli consente di illudersi sul fa!o che riuscirà a trasferire 
in latino la “maiestas”, la “dulcedo” e la “suavitas” della poesia dantesca, 
e tu!avia il cancelliere "orentino non si tira indietro: “pauca de vulgari-
bus endecasyllabis […] ego versibus heroicis, inferiore tamen stilo longe-
que a Dantei dictaminis maiestate remoto, transtuli temerarie quidem, 
sed "deliter in Latinum” (Salutati, De fato, 192), dove gli avverbi “teme-
rarie” e “"deliter”, come è stato giustamente notato da Gennaro 
Ferrante,4 formano un ossimoro. Nel momento in cui Salutati denuncia 
l’impossibilità di tale operazione, prova a estendere in uno sforzo 
emulativo, come estremo omaggio a Dante, le possibilità espressive del 
latino, in una misura sconosciuta persino ai futuri tradu!ori qua!ro-
centeschi. Per sua stessa ammissione, la sua traduzione restituisce solo 
una piccola parte della bellezza del divino poema dantesco (“elegantia 
dulcedineque”: ibidem). I 54 esametri, inclusi nel De fato et fortuna, 
resteranno inediti "no all’inizio del Se!ecento, quando prima Giovanni 
Gaetano Bo!ari (1689-1775) li pubblicò autonomamente nei Carmina 
illustrium poetarum Italorum (Bo!ari, Carmina, vol. 8, 298-300) e 
successivamente fece lo stesso Lorenzo Mehus (1717-1802) nella Vita 
Ambrosii Traversari (Mehus, Vita, CCCIX-CCCX).5

Tu!avia, in più di una le!era Salutati parafrasa singoli versi o terzine 
dell’amata Commedia:6 nella missiva a Benvenuto da Imola del 28 
giugno 1383 egli si so%erma su Inf. 1.70 (“Dantis versiculum, in quo 
videtur innuere quod Virgilius sub Iulius natus sit”: Salutati, Epistolario, 
vol. 2, 78); altre!anto fa, con Inf. 5.60, nella le!era del 2 febbraio 1383 
indirizzata a Francesco Bartolini (“illo versiculo Dantis, ubi videtur 
innuere Semyramidem terre, quam soldanus obtinet, imperasse”: 
ibidem, 101); nella le!era all’amico bolognese Pellegrino Zambeccari 
del 21 giugno 1397 riporta uno stralcio di una propria epistola metrica 
in cui aveva trado!o in latino Inf. 2.91-93 (“Sum summi factura Dei; 
merces sua talis, / quod miserum vestre me non contingit erumne / 
meque nec invadunt huiusce incendia 'amme”: ibidem, vol. 3, 141). È 
probabile che nel fare queste piccole versioni “nobilitanti” il cancelliere 

3 Bausi 2008, 44.   4 Ferrante 2010, 159.
5 Cfr. Ambrosi 1954, 201; il primo a ripubblicare queste traduzioni nel XX secolo è 

stato Garin 1967, 26-28.   6 Wrana 2015, 173.



22   ·  ANDREA SEVERI

"orentino volesse dimostrare che “Dantes noster” (Salutati, De fato, 
192) se avesse scri!o in latino, sarebbe stato un poeta addiri!ura supe-
riore a Omero e Virgilio, conce!o questo espresso esplicitamente in una 
le!era a Leon Giovanni de’ Pierleoni (26 marzo 1401?): “Sentio tamen 
alium recte, nisi fallor, tam latiali quam Greco preferendum Homero, si 
Latine potuisset, sicut materni sermonis elegantia, cecinisse” (Salutati, 
Epistolario, vol. 3, 491).

1.2. Para#asi latine della Commedia

Filippo Villani (1325-1407), che successe a Boccaccio nella pubblica 
le!ura di Dante a Firenze, propone nella sua Expositio seu Comentum 
alla Commedia (stesa tra il 1391 e il 1405) diverse traduzioni dei versi 
danteschi, con scopo chiaramente pedagogico-didascalico. L’incipit del 
poema dantesco è, per esempio, così reso (Villani, Comento, 82):

In medio itineris nostre vite
me reinveni per unam silvam obscuram
quia recta via erat non marita.

Più che la dignità di una vera traduzione, questa è chiaramente una 
parafrasi con scopo esegetico al pari di quelle (su cui in questa sede 
dobbiamo di necessità soprassedere), di diversi commentatori latini 
trecenteschi: pensiamo, ad esempio, alla Deductio textus de vulgari in 
Latinum, propedeutica alle Expositiones et glose super Comediam Dantis 
di Guido da Pisa (XIII-XIV sec.), oppure al commento di Dino Del 
Garbo (1280-1327) a Donna me prega di Guido Cavalcanti (ca. 1258-
1300), dove sono volti in latino molti versi della canzone.7 Lo scopo di 
tali parafrasi latine non è, tu!avia, quello di fornire alla Commedia (o 
alla canzone del “primo amico” di Dante) una nuova veste, ma di appia-
narne il senso utilizzando la lingua veicolare del tempo. Una delle 
prerogative delle traduzioni che qui interessano è, invece, quella dell’au-
tonomia del testo di arrivo rispe!o a quello di partenza, peculiarità che 
evidentemente il testo esegetico, nato per corredare e a$ancare il testo 
originale, non può vantare.

7 Ricordata da ultimo da Lucioli 2024d, 404; un’edizione moderna della latinizzazione 
si legge in Cavalcanti, Latinizzazione.



LA COMMEDIA   ·   23

1.3. Alberigo da Rosciate

Anche se non è una traduzione nel senso qui appena indicato, merita 
una menzione particolare il lavoro esegetico dantesco, precedente 
quello di Salutati e di Villani, del giurista bergamasco Alberigo da 
Rosciate ("ne XIII sec.-post 1360), notabile e diplomatico di primo 
rango del suo tempo. Alberigo è doppiamente benemerito all’interno 
della nostra storia delle latinizzazioni della Commedia: la prima 
redazione del suo commento, stesa nel quarto decennio del Trecento, 
rappresenta una libera traduzione latina, in un’o!ica inclusiva (cioè per 
allargare il pubblico), del primo commento integrale volgare alla Com-
media, quello bolognese di Jacopo della Lana, cui Alberigo pur 
aggiunge di suo citazioni giuridiche e riprese dal commento di Graziolo 
de’ Bambaglioli per l’Inferno e dell’Anonimo Latino per il Purgatorio; 
questa volontà di ampliare la platea dei fruitori del commento lanèo è 
resa esplicita dallo stesso Alberigo, quando dichiara (cit. in Petole!i & 
Persico 2023, 260):

Hunc comentum totius huius comedie composuit quidam dominus 
Iacobus de la Lana Bononiensis […]. Et quia talis ydioma non est omni-
bus notum, ideo ad utilitatem volentium studere in ipsa comedia transtuli 
de vulgari Tusco in grammaticali scientia li!eratorum ego Albericus de 
Roxiate.8

La seconda redazione del commento di Alberigo si arricchisce di una 
parafrasi pedissequa e quasi costante delle terzine dantesche, ad esclu-
sione di quei versi che “clare patent ex verbis textus”. Si tra!a di una di 
quelle parafrasi con scopo esegetico di cui prima si diceva. Ad esempio, 
la celebre “orazion picciola” con cui Ulisse convince i suoi compagni a 
oltrepassare le Colonne d’Ercole per divenir del mondo esperti è 
trado!a/parafrasata in questo modo (ibidem, 264):

Hic subicit Ulixes dicens: “Postquam perveni ad dictas columpnas, ubi 
timui ne socii mei timerent ultra transire, cepi loqui eis et eos quam 
plurimum confortare dicens: ‘O fratres et socii mei carissimi, vos quo-
usque transi‹vi›stis per centum milia pericula iuvenes’ […]”.

8 Cfr. anche Kristeller 1950, 144, n. 19; Petole!i 1995, 1998, 2011; Ferrante 2010, 168.



24   ·  ANDREA SEVERI

1.4. Il codice Fontanini

Alla "ne del Trecento, o forse meglio all’inizio del Qua!rocento, è da 
far risalire un codice che gli studiosi di Dante ben conoscono, in 
quanto, oltre a recare bellissime miniature, riporta la prima traduzione 
latina, seppur molto parziale, messa a fronte del testo volgare. Si tra!a 
del ms. 200 della Biblioteca Guarneriana di San Daniele del Friuli,9 il 
celebre codice Fontanini (in quanto acquistato da monsignor Giusto 
Fontanini nel 1717), un manoscri!o pergamenaceo vergato in una 
minuscola cancelleresca di mano toscana con tu!a probabilità a Firenze 
dai notai Paolo Puccini e Pietro Bonaccorsi a cavallo tra i due secoli e 
arricchito da nove miniature di pregio a!ribuibili a Bartolomeo di 
Fruosino (1366/69-1441). Il codice trasme!e tu!o l’Inferno e i primi 
tre canti del Purgatorio, corredati da un commento volgare non identi"-
cato e da quello latino di Graziolo de’ Bambaglioli. Ma la cosa che più 
interessa in questa sede è che ai f. 11r-18v si legge una traduzione latina 
in esametri, non a!ribuita, che a$anca i canti Inf. 4.13-7.69, per un to-
tale di 506 esametri latini che possono considerarsi la più antica tradu-
zione del poema dantesco di una parte cospicua dell’Inferno. Il primo 
editore di tale traduzione, l’abate Quirico Viviani (1784-1835), era ad-
diri!ura convinto – probabilmente suggestionato dalla summenzionata 
le!era di frate Ilaro – che essa fosse da assegnare a Dante stesso (ancora 
incerto se scegliere il volgare o il latino per il suo poema), ma l’a!ribu-
zione è oggi senza dubbio non più sostenibile.10

2. Dante e il Rinascimento

La storia delle latinizzazioni della Commedia conosce la sua più fulgida 
stagione nella prima metà del Qua!rocento, in quello che gli studiosi 
della ricezione della Commedia hanno de"nito come il periodo più buio 
del dantismo in età umanistica,11 dal momento che è quello in cui si 
acuiscono le critiche degli umanisti più laici e ‘intransigenti’ rivolte a 
Dante per non aver scri!o in latino la sua opera maggiore. Nel giro di 
poco più di dieci anni, tra il 1416 e il 1427-31, vedono la luce due tradu-

9 Il codice è stato digitalizzato ed è consultabile online nella Teca digitale della Civica 
Biblioteca Guarneriana.

10 Viviani 1823, 306; cfr. anche Fiammazzo 1892, 137-58.
11 Rossi 1933, 109; Grayson 1972, 101-02.



LA COMMEDIA   ·   25

zioni integrali della Commedia ad opera di Giovanni Bertoldi da Serra-
valle e di Ma!eo Ronto, do!i frati la cui esistenza si situa a cavallo tra 
XIV e XV secolo, così come a cavallo tra Scolastica e Umanesimo si con-
"gura la loro formazione e la loro cultura. Essi sono i primi tradu!ori 
del poema dantesco nella sua integralità in epoca pre-moderna, anche se 
pare che pure il frate francescano Antonio della Marca (XV sec.) si sia ci-
mentato a "ne Qua!rocento nella traduzione integrale in versi latini del 
poema dell’Alighieri, ma il suo testo è andato perduto.12 Le due tradu-
zioni, pur nascendo in contesti di%erenti, sono accomunate dalla volon-
tà di allargare il pubblico della Commedia ai le!ori digiuni di italiano.

2.1. Giovanni Bertoldi da Serravalle

Giovanni Bertoldi da Serravalle13 (1350/60-1445), frate francescano, 
teologo e predicatore rinomato, arrivò a ricoprire la carica di vescovo di 
Fermo e di Fano. Si addo!orò in teologia a Bologna tra il 1379 e il 1383 
e a Ferrara ebbe modo di seguire le lezioni sulla Commedia di Benve-
nuto da Imola, che nel suo commento dantesco cita sempre con onore 
riferendosi a lui come al suo maestro.14 La sua traduzione e il suo com-
mento nascono su commissione: durante il concilio di Costanza (1414-
18), a cui Bertoldi prendeva parte come segretario, il cardinale Amedeo 
di Saluzzo e due vescovi inglesi, Nicolas Bubwyth e Robert Hallam, 
chiesero a Bertoldi di intraprendere tale versione per poter compren-
dere il capolavoro dantesco, di cui tanto si parlava (sopra!u!o per le 
questioni teologiche ed ecclesiologiche) ma che essi, come altri prelati 
del resto, non erano in grado di leggere.15 A un secolo di distanza dalla 
sua stesura, “di fronte all’ansia di riforma che di nuovo sollecitava i 
grandi ordini religiosi, di fronte alla catastro"ca disfa!a della monarchia 
francese”, di fronte, insomma, all’occasione di una palingenesi della 
Chiesa e di un rinnovato rapporto con l’Impero, il messaggio dantesco 
tornava di a!ualità, riacquistando “una validità profetica”.16

12 Si conservò per un certo tempo nel convento dei minori di Fano, da dove la prelevò 
l’umanista Lorenzo Astemio da Macerata (ca. 1440-1508), senza più riporvela: cfr. Ca-
vallari 1921, 245; Tagliabue 1983, 184; Bausi 2008, 56.

13 Castello nell’a!uale Repubblica di San Marino.
14 Cfr. il suo commento a Purg. 13.31-33; Purg. 27.94-108; cfr. anche Lombardi 1976, 87.
15 Ferrante 2008, 2009, 2010; Robiglio 2013.
16 Dioniso!i 1965, 336.



26   ·  ANDREA SEVERI

Quella di Bertoldi è dunque una traduzione in prosa che oggi 
diremmo ‘di servizio’, "glia dalla paura che il Concilio terminasse prima 
che egli avesse portato a compimento la sua opera. Bertoldi sa bene, 
infa!i, che, chiuso il Concilio, tu!i i partecipanti sarebbero tornati nelle 
loro terre, e dotarli di una copia della sua traduzione sarebbe stato un 
o!imo dono di congedo, anche per poter di%ondere il più possibile la 
Commedia nella sua veste ‘internazionale’. Si tra!a infa!i della prima 
vera “europeizzazione” di Dante.17 Nei primi cinque mesi del 1416 
Bertoldi lavorò dunque indefessamente alla sua traduzione, che non 
può che essere piu!osto scialba e corriva, come lui stesso amme!e, 
scusandosi “de rusticana latinitate, incompta et inepta translatione” 
(Bertoldi, Translatio et comentum, 5), ma è ben conscio che per tradurre 
“decenter” il capolavoro dantesco, cioè per passare dai “rythimi vulga-
res” ai “rythimi li!erales”, gli ci sarebbero voluti almeno due anni. Dun-
que la sua traduzione, pur non priva di “rythimos” (debitrice cioè del 
cursus), “non tamen habet pulchritudinem exametrorum et carminum 
pantametrorum” (ibidem, 14). Il latino di Bertoldi non ha nulla a che 
spartire con quello degli umanisti, in quanto corrisponde a un linguag-
gio vivo, alla “lingua veicolare dei chierici […] ben più vivace di quella 
recitata nelle comunicazioni tecniche e rituali come le quaestiones o le 
enarrationes scolastiche”.18 Bertoldi non ha dunque nessuna pretesa di 
emulare umanisticamente il modello o gareggiare con esso: sulle moti-
vazioni artistiche prevale la volontà di assecondare la richiesta dei suoi 
superiori, senz’altro da porre innanzi alle critiche dei detra!ori 
(“emuli”: ibidem, 6) che sa bene che non mancheranno.19 Il Dante fa!o 
latino da Bertoldi poteva essere citato come autorità parlando di 
questioni morali o religiose durante il Concilio, ma poteva tornare 
comodo anche nei sermoni o nelle prediche di frati non italofoni, in 
quanto, come ben noto, i frati francescani erano soliti avvalersi di passi 
della Commedia durante le loro prediche.20

Leggiamo la traduzione dell’incipit della Commedia, prestando 
a!enzione alla premura del frate francescano di rimanere il più aderente 
possibile all’originale volgare (ibidem, 27-28):

17 Ferrante 2010, 166.   18 Dioniso!i 1965, 344, cit. in Ferrante 2010, 151.
19 Ferrante 2010, 176-77.   20 Maldina 2018.



LA COMMEDIA   ·   27

In medio itineris vite nostre
reperi me in una silva obscura
cuius recta via erat devia.
Hey, quantum, ad dicendum qualis erat, est res dura
ista silva silvestris et aspera et fortis,
que in meditatione renovat pavorem.
Tantum est amara quod ea vix amarior sit mors.

Contemporaneamente e oltre alla traduzione, frate Giovanni redasse 
anche un commento all’intera Commedia, sempre dire!o ai prelati del 
Concilio; questo deve molto al suo maestro in materia dantesca, vale a 
dire Benvenuto da Imola (che viene omaggiato a più riprese), anche se 
talvolta Bertoldi se ne discosta, dimostrando una propria personalità.

La traduzione di Giovanni da Serravalle è tramandata da pochi 
codici, fra i quali solo due completi di tu!e e tre le cantiche: il ms. 
Cappon. 1 della Biblioteca Apostolica Vaticana, dedicato al cardinale 
Amedeo di Saluzzo, e il codice ungherese ms. P V I della Biblioteca 
Arcidiocesana (Főegyházmegyei Könyvtár) di Eger, con dedica al rex 
Romanorum Sigismondo di Lussemburgo, che trasme!e una seconda 
redazione in cui prima si legge la traduzione e poi il commento al solo 
Inferno.21 In questa seconda redazione, suggerita probabilmente da 
motivi di cara!ere politico-diplomatico (l’imperatore era stato il 
fautore principale del Concilio), Bertoldi insiste sulla materia “profun-
dissima” ed enciclopedica della Commedia dantesca, “cuius eciam libri 
noticiam habere et ipsum studere nedum Ytalici, verum eciam et 
plurimi prudentes Cismontani et )eotonici et Gallici etc. desiderose 
a%ectant” (cit. in Ferrante 2011, 178-79). Questa monumentale opera 
rimase inedita "no al 1891, quando, su impulso di papa Leone XIII, i 
confratelli Marcellino da Civezza e Teo"lo Domenichelli, basandosi sul 
manoscri!o vaticano, ne curarono l’edizione che fa testo ancora oggi 
(Bertoldi, Traduzione e commento).22

2.2. Ma!eo Ronto

Ma!eo Ronto (1370/80-1442), nato a Creta da genitori veneziani, 
dopo aver praticato l’arte della guerra, professò a Venezia nel 1408 tra i 
benede!ini della Congregazione Olivetana (che, come noto, era molto 

21 Ferrante 2011, 237.
22 Si a!ende l’edizione critica di Gennaro Ferrante.



28   ·  ANDREA SEVERI

sensibile alla le!ura di Dante);23 conoscitore, oltre che del latino, del 
greco e dell’ebraico, si dile!ò per tu!a la vita nel comporre versi latini, 
ma non c’è dubbio che l’opera per la quale è oggi ricordato è la tradu-
zione integrale in esametri latini della Commedia. Sino alla "ne del Nove-
cento ritenuta della "ne del XIV secolo, oggi, dopo gli studi di Tagliabue 
(1983 e 1993) e Zaggia (1984), la traduzione va assegnata quasi sicura-
mente agli anni 1427-1431, eseguita mentre Ronto risiedeva nel mona-
stero benede!ino di Pistoia. Nel Prologus in versi, vero manifesto pro-
grammatico, Ronto a%erma di essersi cimentato nella latinizzazione in 
esametri della Commedia con una "nalità ecumenica e divulgativa, in 
quanto desideroso che il messaggio di tale capolavoro arrivasse a tu!i i 
cristiani. Per di più, contrariamente a Bertoldi, intraprende l’opera di 
sua spontanea iniziativa, al "ne di far conoscere il poema dantesco a chi 
non può leggerlo in lingua originale (cit. in Zaggia 2000, 213):

Nobile Dantis opus, celebri virtute micantis,
leniter in metrum studui transferre Latinum,
illud ut Italie non solum gentibus altum
funderet eloquium iocundi thematis, immo
maxime christicolis aliis vescentibus evo.

È piu!osto evidente che Ronto, che ambisce ad entrare nel novero 
degli umanisti, pur non essendolo, reagisca qui alle critiche dei sapientes 
più laici e ‘intransigenti’ rivolte a Dante per non aver scri!o in latino la 
sua opera maggiore. Ronto si me!e all’opera proprio per riba!ere a 
questo luogo comune della critica che si trova sia in Salutati, pur devoto 
a Dante, che in Leonardo Bruni (Dialogus, 68-69) e Poggio Bracciolini 
(De infelicitate, 40), ovvero: Dante avrebbe potuto anche superare 
Omero e Virgilio, ma se avesse scri!o in latino.24 La sua traduzione 
intende essere una versione ‘artistica’, che non cela velleità le!erarie, 
dunque più elaborata e pretenziosa (se non altro per essere stata scri!a 
in esametri) di quella di Bertoldi. Il frate olivetano, come speci"ca nel 
suo Prologus, tradurrà ora “ad verbum” e ora “ad sententiam”, alternando 
momenti di stre!a le!eralità ad altri cara!erizzati, per usare le parole di 
critici moderni, da “lambiccate perifrasi e parafrasi”.25 Egli vuole tu!avia 
che ci sia una corrispondenza piena tra testo di partenza e testo d’arrivo, 

23 Tagliabue 1983, 178.   24 Ibidem, 176.
25 Bausi 2008, 54; cfr. anche Franceschini 1979, 330.



LA COMMEDIA   ·   29

facendo talvolta i salti mortali per tradurre ogni endecasillabo con un 
esametro, ricorrendo allo “sdoppiamento o per"no alla triplicazione di 
singoli elementi”,26 oppure inserendo avverbi e congiunzioni assenti nel 
de!ato originario, e prelevando talvolta elementi presenti in chiose di 
antichi commentatori come Francesco da Buti.27

Sempre nel Prologus, pur con autoironico understatement, Ronto fa 
un ra%ronto tra sé stesso e il vate Dante, de"nendosi “vaticolum 
sciolum” (cit. in Zaggia 2000, 213):

Clara satis genuit vatem Florentia Dantem,
Grecia sed fratrem peperit me Ronto Matheum
vaticolum sciolum: Venetisque fuere parentes.

Ronto si de"nisce un ‘poetino saccente, presuntuoso’, che osa, pur con 
spirito di servizio, accostarsi al capolavoro di Dante non per farne 
un’umile parafrasi, ma per creare una nuova opera le!eraria nel metro 
eroico di Omero e Virgilio. Ecco, dunque, la Commedia di Dante in 
esametri latini, dove, se all’Alighieri andava dato il merito maggiore 
dell’inventio, al frate olivetano andava pur concessa (o almeno così egli 
riteneva) una parte di gloria per la nuova elocutio. Leggiamo l’inizio 
della prima cantica nella versione rontiana:

Contigeram nostre medie tunc tempora vite
cum nemorosa reum me repperit atque silva
tramite cuius eram tenebris delirus ab equo,
quam mihi di$cilis res est depromere quantum
hec erat informis silvestris et aspera fortis
silva metum renovat quia cum tam cogito turpem
hanc fore bilis habet quantum mors squalida ferme.28

Né i suoi confratelli né gli umanisti più ra$nati, tu!avia, furono colpiti 
dall’intrapresa di Ronto: i primi lo ricompensarono della sua fatica 
me!endolo a lavorare in cucina, se vogliamo prestar fede a quanto 
Ronto stesso scrive nel suo carme satirico Magyrologium trasmesso alla 
"ne del ms. Pal. 103 della Biblioteca Palatina di Parma;29 i secondi 

26 Finazzi 2022a, 469   27 Bausi 2008, 52-53, n. 46.
28 In assenza di una edizione critica dell’opera, traggo il testo dal ms. Bologna, Biblio-

teca dell’Archiginnasio, A 411, f. 1r. Correggo solo l’errore del v. 3 (derilus) in delirus.
29 Piastra 1962, 79: “Ecce quod aucupium mihi translatio Dantis / denique retribuit, 

premia digna ferens! / Pro meritis tanti talisque laboris ameni / hec tulit ut #erem sub-



30   ·  ANDREA SEVERI

ebbero subito a criticare il suo stile e la rozzezza del suo latino, da 
Niccolò Niccoli30 a Enea Silvio Piccolomini, che nei suoi Commentarii 
quasi si stupì che i monaci di Monte Oliveto custodissero come una 
reliquia un codice che tramandava la sua versione scri!a in un latino 
– lo dice con una compassionevole litote – “non elegante” (Piccolo-
mini, Commentarii, 1950).

La translatio rontiana è trasmessa da dieci codici, di cui solo qua!ro, 
tu!avia, tramandano il testo completo, e nessuno di questi è dire!a-
mente riconducibile all’autore; il più autorevole è il ms. Pal. 103 della 
Biblioteca Palatina di Parma, anche se la sua importanza è stata oggi 
ridimensionata.31 Il testo è ancora per la gran parte inedito, se si esclude 
la prima cantica pubblicata con dubbi criteri da Carlo Chirico nel 1985, 
in un volume peraltro oggi irreperibile (Chirico, Ma!eo Ronto).32

2.3. Traduzioni parziali tra "ne Qua!ro e inizio Cinquecento

In questa storia delle latinizzazioni della Commedia che vede per prota-
gonista il clero regolare merita almeno una menzione anche il domeni-
cano Domenico di Giovanni da Corella (1403-83). Priore di Santa 
Maria Novella dal 1436, le!ore di teologia e commentatore della Com-
media a Firenze nell’anno 1469-70, compose il %eotocon, un poema in 
qua!ro libri in lode della Vergine, all’interno del quale si legge la tradu-
zione in distici elegiaci della preghiera di san Bernardo a Maria di Para-
diso 33.1-39 (Domenico da Corella, %eotocon, 231-32, libro II, v. 1031-
1082: “Oratio Dantis poete in Latinum versa”). Come nel caso di 
Salutati, il brano dantesco non costituisce un componimento a sé, ma è 
inserito all’interno di un’opera impreziosita dal ‘cammeo’ dantesco. 
L’opera, antesignana dell’umanesimo cristiano che culminerà con la 
Parthenice Mariana di Ba!ista Mantovano (1488) e con il De partu 
Virginis di Sannazaro (1526), conobbe ampia di%usione nella tradi-
zione manoscri!a ma venne pubblicata solo nel 1768-70 a Venezia 
dopo alcuni saggi parziali.33

ligulatus ego; / vasa lavanda sui‹s› michi sordidus unta coquina / prebuit et manibus 
subdidit illa scopam”.

30 Davies 1987, 141-42.   31 Finazzi 2022a, 470; cfr. anche Finazzi 2021 e 2022b.
32 Per l’elenco dei brani della traduzione rontiana pubblicati tra O!o e Novecento 

rimando a Franceschini 1979, 331.
33 Bausi 2004.



LA COMMEDIA   ·   31

Nei secoli XVI e XVII, conseguentemente al declino della fortuna di 
Dante, cessano anche le traduzioni della Commedia in latino. L’ultima 
ad essere e%e!uata, limitatamente al canto I dell’Inferno, pare essere 
quella del celebre umanista croato Marco Marulo (Marko Marulić, 1450-
1524). Giurista, autore di versi in volgare italiano, in croato (Judita) e di 
componimenti in latino (il poema biblico-virgiliano Davidias, ad esem-
pio), forse il maggior autore dell’Umanesimo e del Rinascimento 
dalmata, Marulo si cimentò anche nella latinizzazione in distici elegiaci 
della canzone alla Vergine di Petrarca.34 Ma se la traduzione petrarche-
sca fu stampata a più riprese, la versione dantesca è rimasta inedita e 
sconosciuta "no alla pubblicazione a metà Novecento per le cure di 
Carlo Dioniso!i (1952), che la trasse dal ms. G VI 40 della Biblioteca 
Nazionale di Torino (f. 153r-155v). Questo l’inizio (f. 153r):

Humanae spacium vitae concesserat aetas
iam medium, tenerosque mihi subduxerat annos,
per loca quum tenebris obscura atque aspera silvis
me miserum errantem sensi, gressuque represso.

Da grande umanista qual è Marulo ampli"ca e dà voce alla sua erudi-
zione mitologica: ad esempio, il “poeta fui” di Inf. 1.73 viene reso con 
“mihi serta ferebant / laurea Parnasi gemino de vertice Musae” (cit. in 
Scalia 1992, 284). Marulo non teme di allontanarsi troppo dal testo di 
partenza né ha l’assillo del suo rispe!o le!erale, perché è ben consape-
vole che la vera traduzione non può essere fedele.

3. Il Se!ecento

Dopo quella di Marulo, bisogna aspe!are due secoli per leggere una 
nuova latinizzazione della Commedia. Nel secolo, il Se!ecento, che 
alterna elogi di Dante a riserve e critiche, se non aperte censure formu-
late secondo i parametri del classicismo arcadico e razionalista,35 spe!a 
al gesuita Carlo d’Aquino (1654-1737) un posto d’onore nella storia 
che stiamo ricostruendo. Professore presso il Collegio Romano, dove 
tenne la ca!edra di retorica dal 1684 al 1702, egli entrò in Arcadia 
– dove fu maestro di Crescimbeni – col nome pastorale di Alconio 

34 Cfr. in questo volume il saggio di Jacopo Pesaresi.
35 Spaggiari 2022, 27; Vallone 1961, 4, parlò di un secolo “&u!uante” circa la fortuna di 

Dante. Per una panoramica sulla fortuna critica di Dante nel Se!ecento si veda Ta!i 2022.



32   ·  ANDREA SEVERI

Sirio.36 Compose diverse opere di erudizione,37 tra le quali quelle che 
qui maggiormente preme ricordare sono i tre tomi di Carmina che diede 
fuori a Roma tra 1701 e 1703, componimenti di vario metro e genere 
che ci mostrano un poeta molto disinvolto nella versi"cazione latina. 
Quella di Carlo d’Aquino per Dante è una lunga fedeltà, che va dall’ini-
zio del secolo, quando pubblica Le similitudini della Commedia di Dante 
Alighieri trasportate verso per verso in lingua latina (1707), sino alla "ne 
del terzo decennio del Se!ecento, quando vede la luce la traduzione 
completa delle tre cantiche nel suo latino sinuoso e ra$nato (1728).

3.1. Le similitudini della Commedia

Sul perché d’Aquino cominci a tradurre in latino proprio le similitudini 
della Commedia – prendendo come testo di partenza l’edizione data 
dall’Accademia della Crusca nel 1595, come lui stesso dichiara – ci 
ragguaglia egli stesso nella sua preziosa introduzione: sulla scorta di una 
consolidata tradizione già rinascimentale, reputa che le similitudini, per 
cui la Commedia supera di gran lunga ogni altro poema, siano “senza 
fallo l’ornamento più splendido e ammirabile della medesima” (Aquino, 
Le similitudini, 3). Dante, come un pi!ore, riesce a me!erci davanti agli 
occhi le cose che descrive, con una “evidenza” che non trova eguali in 
altri poeti; in particolare, le similitudini multiple, dove un paragone 
nasce nel corpo di un altro, dimostrano che Dante è “uno dei più elevati 
intelle!i che abbia non pur la Toscana poesia, ma eziandio la Greca e la 
Latina” (ibidem, 8). D’Aquino traduce alla "ne ben 490 similitudini, 
soprassedendo tanto sui “de!i proverbiali o paremie” quanto sulle 
“allegoriche” (ibidem, 5).

Qual è l’abito tradu!ologico ado!ato da d’Aquino? Anche in questo 
la sua prefazione si rivela un vero e proprio manifesto programmatico: egli 
da un lato dice di voler seguire la misura del verso italiano anche nei suoi 
“troncamenti e trasporti” (ibidem, 9), ma amme!e poi che non tradurrà 
“parola per parola”, bensì “verso per verso”, in quanto la prima soluzione 
“sarebbe una leggerezza fanciullesca, se non anzi una follia da mente-
ca!o” (ibidem, 11). Egli cercherà di trasportare nel testo d’arrivo il “senti-
mento” (dunque il signi"cato) di Dante, cambiando però i “colori”: mol-
to istru!iva a questo riguardo è la famosa similitudine di Inf. 3.112-14:

36 Vallone 1998; Ta!i 2022, 17.
37 Per cui si rimanda a Vallone 1998, 321-22.



LA COMMEDIA   ·   33

Come d’autunno si levan le foglie
l’una appresso dell’altra, in"n che ’l ramo
rende alla terra tu!e le sue spoglie

che viene resa (ibidem, 11-12):

Quales sponte cadunt Autumni tempore frondes
occultantque solum, donec male fertilis arbor
spectet humi stratos, tumuit quibus ante, capillos.

La le!era non corrisponde, ma il signi"cato sì, dal momento che 
“volendo ivi esprimere il Dante che le foglie cadute da’ rami ricuoprono 
il terreno intorno alla pianta, l’istessa cosa si spiega da esso per la 
cagione, e da me per l’e%e!o” (ibidem, 12). Il “colore” che qui il tradut-
tore tramuta è insomma il tipo di metonimia. Tradu!ore di similitudini, 
d’Aquino è prodigo di immagini anche per spiegare il suo operato: dice 
metaforicamente di voler ba!ere lo stesso sentiero percorso da Dante, 
ma senza seguire le sue impronte (ibidem, 13). La scelta dell’esametro, 
verso eroico che non rende piena ragione dell’elemento comico e satiri-
co della Commedia e che non restituisce a pieno la “forza dell’evidenza” 
dell’endecasillabo dantesco (ibidem), è giusti"cata in questo modo dal 
gesuita: “Dirò dunque di aver scelto un tal metro per esser più noto 
all’uso, e più gradito al palato del volgo; al quale, siccome a quel degl’in-
fermi, né si deve tu!o concedere né si può tu!o negare” (ibidem, 16).

3.2. La traduzione dell’intera Commedia

Vent’anni più tardi, nel 1728, esce La Divina Commedia di Dante 
Alighieri trasportata in verso latino eroico da Carlo d’Aquino della compa-
gnia di Gesù. Il frontespizio reca “Napoli, Felice Mosca”, ma solo per 
motivi di opportunità, cioè per evitare rischi di censura nella ci!à in cui 
e%e!ivamente la stampa avvenne, vale a dire Roma (presso Rocco 
Bernabò), dove la Commedia di Dante non era mai stata stampata. La 
prefazione dell’autore riprende gran parte di quella di vent’anni prima, 
con l’aggiunta di alcune mirabili similitudini le quali de"niscono l’ar-
dire del tradu!ore, il cui destino è quello di rimanere sempre fatalmente 
indietro rispe!o all’autore che traduce, ed è dunque destinato ad una 
frustrazione simile a quella di “un pi!ore che rimane sempre inferiore 
alla Natura” (Aquino, La Divina Commedia, 3).38 D’Aquino riprende in-

38 Anche Fossati Elogio, 26, usa questo paragone che proviene dall’esegesi dantesca 
rinascimentale: “oso d’asserire esservi stati pochi uomini, che anche in tempi più felici 
l’abbiano pareggiato nell’arte di dipinger coi suoni”.



34   ·  ANDREA SEVERI

oltre il topos rinascimentale del confronto tra antichi e moderni: tradur-
re in latino la Commedia non signi"ca per lui imbalsamarla nella lingua 
eterna di Roma, ma arricchire quest’ultima “di nuovi idoli e fantasie” 
che la Commedia ha donato agli studia humanitatis: Dante ha dimostrato 
come “i padri greci e latini non abbiano esaurito le fonti dell’ingegnose 
invenzioni […] come i navigatori hanno scoperto nuove terre scono-
sciute a Colombo e Vespucci” (ibidem, 4-5).

Ciò che più stupisce di questa edizione integrale della Commedia so-
no le censure, segnalate con puntini di sospensione, di tu!i quei luoghi 
che il gesuita reputa inopportuni per un religioso. Ancora una volta 
troviamo giusti"cazione del suo operato nella Prefazione (ibidem, 11):

Ciò che ho giudicato potersi recare a giusta o%esa, particolarmente d’il-
lustri Comuni, e sagri personaggi d’eccelso grado, ho io qui lasciato in 
bianco, e punteggiatine i versi a misura del testo, non convenendo a ben 
costumato non che religioso scri!ore propagare coll’idioma latino la 
notizia di tali rimproveri a nazioni straniere.

Non vengono così trado!i numerosi brani della Commedia, sia brevi 
che lunghi, volti a condannare la corruzione della Chiesa, “con una 
prudenza non eccezionale in un gesuita, quando ormai la Compagnia 
era sospe!a per ingerenze e trame politiche”;39 vengono omesse, solo 
per fare qualche esempio, le rabbiose parole di Ciacco contro Firenze 
(Inf. 6.49-50), oppure le parole velenose contro l’avarizia di papi e 
cardinali di Inf. 7.46-48, le parole contro papa Anastasio di Inf. 11.8-9, 
così come manca gran parte del canto antipapale dei simoniaci (Inf. 
19), "no ad arrivare alle censure delle parole infuocate contro la Chiesa 
di un Pier Damiani, di un san Benede!o e di un san Pietro, rispe!iva-
mente nei canti 21, 22 e 27 del Paradiso: la Commedia ne esce dunque 
“evirata in tanti luoghi”.40

3.3. Altre traduzioni se!ecentesche

L’immensa fatica di Carlo d’Aquino non trovò grande apprezzamento 
critico: se inizialmente il canonico Domenico Moreni la de"nì “molto 
applaudita” (cit. in Filelfo, Vita, 97, n. 1), Be!inelli (1930, 279) lodò, 
non senza ambiguità, il “mirabile ardire” del tradu!ore; Tommaseo 
(1855, 451) la ritenne apprezzabile in alcune eleganze ma troppo di-

39 Go's 1970, 340.   40 Vallone 1998, 328.



LA COMMEDIA   ·   35

stante dallo spirito dantesco; Asor Rosa (1961, 663) troppo virgiliana-
mente paludata. Moreni ricorda anche un’altra traduzione se!ecentesca 
della Commedia, in distici elegiaci, fa!a da Cosimo di Scarperia di 
Firenze (1720-78), trasmessa da un codice che era conservato presso la 
biblioteca del Seminario e di cui oggi si sono perse le tracce.41 Solo il 
primo canto di tale traduzione venne pubblicato nel 1803 nelle Memo-
rie istoriche della società Colombaria (Cantini 1803, 95-98). Di "ne 
Se!ecento è anche la traduzione del francese Charles Lebeau 
(1701-78) del solo episodio del conte Ugolino, inserito all’interno dei 
suoi Carmina Latina (Lebeau, Carmina, 96-100, e Id., Opera Latina, 
vol. 1, 89-92: Inf. 32.124-39; 33.1-78);42 e, sempre dello stesso canto, 
ma limitatamente ai v. 1-78, è anche la traduzione di Melchiorre Cesa-
ro!i (1730-1808) apparsa per la prima volta nelle sue Opere (Cesaro!i, 
Versioni, col titolo Ex Italico Dantis Aligerii. Ugolini et "liorum mors); 
anche Giovanni Costa (1737-1816) incluse nei suoi Carmina la propria 
traduzione di tale episodio.43 Sempre di "ne Se!ecento dovrebbe essere 
la traduzione in esametri dell’intera Commedia di Gian Paolo Dol"n 
(1736-1819), vescovo di Bergamo, di cui "no a se!ant’anni fa esisteva 
un autografo presso i suoi eredi.44

Nell’O!ocento, secolo che eresse il mito di Dante, per trasportarlo 
ben dentro al Novecento, non sorprendentemente si moltiplicano le 
latinizzazioni di canti ed episodi (sopra!u!o quelli di Paolo e Francesca 
e del conte Ugolino) o, ancora, dell’intera Commedia (notevole soprat-
tu!o quella di Gaetano Della Piazza, eseguita intorno al 1830, ed edita 
nel 1848, ma da menzionare anche quelle, integrali, di Giuseppe Pasqua-
li-Marinelli e di Giovanni Ba!ista Ma!è).45 Una schiera di ben ventisei 
traduzioni, tra parziali e integrali.46 Ma queste prove versorie esulano 
dal termine che ci si è imposti per questa storia e pertanto non si può 
che rimandare ai contributi che ne tra!ano più di%usamente.47

41 Batines 1845, 242. Ne pubblicano alcuni versi Wi!e 1848, XXI, e Pighi 1932, 278.
42 Wrana 2015, 178.   43 Contini 2011, 99.   44 Batines 1845, 242.
45 Scalia 1992, 284.   46 Mambelli 1925.
47 Koch 1898-1900, vol. 1, 63-65; Ambrosi 1954; Scalia 1992; Wrana 2015.





Petrarca e la lirica

Jacopo Pesaresi

1. Introduzione

Nel quadro della tradizione lirica italiana, un autore assurge a "gura 
dominante, esercitando un’in'uenza tale sulla cultura europea da oscu-
rare per lungo tempo i predecessori e i contemporanei: Francesco 
Petrarca (1304-74). Tracciare una storia di tale genere le!erario tramite 
il "ltro delle traduzioni in latino di epoca moderna signi"ca dunque, 
innanzitu!o, analizzare le latinizzazioni di testi petrarcheschi, per 
aprirsi poi progressivamente a un numero più ampio di autori, che 
andranno a formare un ‘canone’ di poeti lirici italiani trado!i in latino. 
Al contempo, si tenterà di coniugare tale specola di osservazione con 
altre tendenze le!erarie e culturali, quali il petrarchismo e, più da 
vicino, il ‘petrarchismo latino’. In tal modo, il valore storico-culturale 
delle latinizzazioni liriche verrà ra%orzato dai legami con fenomeni 
coevi, illuminando l’impa!o di straordinaria rilevanza della lirica 
italiana e, in particolare, petrarchesca sulla cultura europea, esplicatosi 
anche nelle versioni latine.

A di%erenza di quanto avvenuto per altre opere della le!eratura 
italiana, il Canzoniere, nel corso dell’età moderna, non è stato ogge!o di 
una traduzione integrale in latino; al contrario, l’a!ività tradu!iva ha 
riguardato singoli componimenti, di cui i più ‘fortunati’ sono Rvf 134 
(dodici versioni, di cui cinque dello stesso autore) e 132 (dieci tradu-
zioni), che, non casualmente, sono anche i primi testi a venire latiniz-
zati, già nel XIV secolo, da Coluccio Salutati (1332-1406).1 In terza 
posizione, per altre motivazioni, si colloca Rvf 366 (se!e versioni), 
emblema del cosidde!o ‘umanesimo cristiano’.2

A onor del vero, è possibile – seppur non certo – che una traduzione 
integrale del Canzoniere fosse stata realizzata, andando perduta: il pratese 
Flaminio Rai (1555-post 1587) dichiara infa!i di aver portato a termine 

1 Si vedano, a tal proposito, almeno De Nichilo 2004 e Bausi 2008.
2 Liste di latinizzazioni petrarchesche sono fornite da Bilińska 2006 e Comiati & al. 

2022. Per un’analisi di tale fenomeno cfr. Comiati 2022.



38   ·   JACOPO PESARESI

tale operazione ma, dando credito all’erudito o!ocentesco Giovanni 
Pierallini, l’unico manoscri!o su cui era stata vergata l’opera sarebbe sta-
to so!ra!o all’autore.3 Ponendo che ciò sia realmente accaduto, non ne 
viene comunque modi"cato l’assunto di fondo, ovvero che la ricezione 
‘sub specie tradu!iva’ del Canzoniere è avvenuta per singoli componimenti.

Medesima sorte ha interessato ogni altra raccolta poetica precedente 
e successiva. Se ne trae un elemento signi"cativo circa le modalità di 
ricezione delle sillogi liriche, avvenuta ‘smembrandole’ nelle singole 
unità, estrapolate dalla stru!ura in cui erano inserite: l’aspe!o macrote-
stuale non sembra essere stato recepito o valorizzato dai tradu!ori (e 
dai le!ori) di epoca moderna.4

2. Latinizzare Petrarca nel Rinascimento italiano (1450-1550)

Se già nel corso del Trecento si a!esta la pratica della versione latina di 
testi poetici, tanto di Petrarca quanto di altri autori, come Guido Caval-
canti (la cui Donna me prega è volta in latino da Dino Del Garbo) e 
Francesco da Barberino (che autotraduce le rime incluse nei suoi Docu-
menti d’amore),5 per i circa cento anni che vanno dalla metà del XV secolo 
alla metà del XVI gli esperimenti di latinizzazioni liriche interessano 
(quasi) esclusivamente testi petrarcheschi; inoltre, a di%erenza di quanto 
accadrà in seguito, risultano essere appannaggio esclusivo degli umani-
sti italiani, per nascita e/o formazione.6

2.1. Elegia e petrarchismo latino: la linea "orentina

L’esordio qua!rocentesco delle traduzioni latine si intreccia con la 
‘rinascita’ umanistica dell’elegia, genere classico al cui alveo venne 
ricondo!a l’esperienza lirica dei Rerum vulgarium #agmenta.7 Dopo un 
esordio epigrammatico con l’Hermaphroditus di Antonio Beccadelli (il 

3 Sinico 2012; Severi 2017, 69-70; Comiati 2022, 211-22.
4 Naturalmente, un’indagine completa in questo senso richiederebbe di approfondire 

la #sionomia editoriale delle diverse raccolte così come venivano le!e dai latinizzatori.
5 Su Cavalcanti cfr. Favati 1952; un’edizione moderna della latinizzazione in Caval-

canti, Latinizzazione. Sull’autotraduzione di Francesco da Barberino cfr. Panzera 2018.
6 Per un’analisi puntuale di alcune latinizzazioni di questo periodo, si veda Comiati 

2024; per un’antologia delle latinizzazioni petrarchesche che si tra!eranno nel presente 
capitolo cfr. Petrarca, Latinizzazioni.

7 Si veda Tonelli 2009, 306.



PET#RCA E LA LIRICA   ·   39

Panormita), la produzione moderna in distici latini si assesta sull’asse 
elegiaco grazie alle raccolte di Giovanni Marrasio (Angelinetum, 1429) e 
di Enea Silvio Piccolomini (Cinthia, 1423-42): se il modello dominante 
è quello dell’elegia augustea, nella concezione stessa di una raccolta 
organica di poesie dotata di uno sviluppo narrativo agì eminentemente 
anche l’ipotesto petrarchesco, con riprese più o meno esplicite dai 
Fragmenta.8

L’impa!o modellizzante del Canzoniere si ampli"cò ulteriormente 
con Cristoforo Landino (1425-98), la cui Xandra mostra una "siono-
mia di “canzoniere petrarchesco-properziano”.9 È in questo contesto di 
stru!urale contaminazione di classico e moderno che si giunge alle 
prime traduzioni latine di testi del Canzoniere (Rvf 22, 132, 273), intro-
do!e da Landino all’interno della propria raccolta (Landino, Carmina, 
1.7, 1.14, 1.17). È possibile avanzare alcune ipotesi sullo scopo di 
questa operazione: nell’o!ica della “valorizzazione del volgare e della 
sua tradizione le!eraria”,10 peculiare impegno di Landino, egli assume il 
Canzoniere a modello della propria poesia latina e rimarca tale scelta 
‘ideologica’ tramite le traduzioni, innalzando così Petrarca al livello dei 
classici, mentre in parallelo rendeva la sua opera ogge!o di insegna-
mento universitario (anni 1466-67). Al contempo, vigono anche 
"nalità di ordine stilistico: la versione latina dei #agmenta funge da 
‘palestra’ di con'uenza della ‘grammatica’ – linguistica, sentimentale e 
valoriale – petrarchesca con il sistema dell’elegia moderna che si stava 
fondando, sperimentando le possibilità espressive e lessicali scaturite 
dalla fusione tra il de!ato classico e quello petrarchesco.

Sulla scia del magistero landiniano si collocano due altre raccolte 
"orentine: gli Elegiarum libri tres di Naldo Naldi (1439-1513) e i Carmi-
na di Alessandro Braccesi (1445-1503); entrambe comprendono carmi 
fru!o di traduzione/rielaborazione di #agmenta,11 a formare, dunque, 
una linea "orentina di imitatori neolatini di Petrarca che, rivendicando 
ed esplicitando l’in'usso esercitato dal modello volgare, suggellano la 
crasi augustea-petrarchesca con l’introduzione di latinizzazioni.

8 Si veda Coppini 2009.
9 Coppini 2006, 211. La raccolta venne composta negli anni 1443-44, e poi sensibil-

mente rivista e ampliata nel 1458.   10 Foà 2004, 429.
11 Naldi, Elegiae, 1.9 (Rvf 215), 15 (Rvf 12), 20 (Rvf 46), a cui si aggiunge Naldi, Epi-

grammata 35 (Rvf 327); Braccesi, Carmina, 1.11 (Rvf 102) e 12 (Rvf 132). In entrambi i 
casi, la paternità petrarchesca del testo è sempre dichiarata.



40   ·   JACOPO PESARESI

2.2. Elegia e insegnamento: la linea bolognese

Dopo il dirompente inizio tra anni ’20 e ’40 del Qua!rocento, la pratica 
di comporre elegie latine si assestò e si consacrò in quanto mezzo di 
comunicazione poetico per eccellenza dei do!i italiani e, presto, euro-
pei. Nelle diverse raccolte composte tra XV e XVI secolo l’ispirazione 
petrarchesca continua ad a$orare accanto a quella classica, rei"candosi 
in nuove latinizzazioni dei Fragmenta.

Un ‘circuito’ particolarmente rice!ivo, in questo senso, si individua, 
nella prima metà del XVI secolo, nell’Italia nord-orientale, a!orno al 
bolognese Achille Bocchi (1488-1562), autore di una versione di Rvf 
128. In conta!o dire!o con lui sono tre altri latinizzatori: Nicolò d’Arco 
(1492-1546),12 Marcantonio Flaminio (1498-1550)13 e Alberico Longo 
("ne XV sec.-1555).14 Di$cile a%ermare con certezza che proprio a tali 
legami personali si debba la decisione di farsi tradu!ori di Petrarca; 
tu!avia, sembra plausibile individuare all’origine di questa propensione 
un’a!enzione al poeta del Canzoniere peculiare della ci!à felsinea sin 
dai tempi di Benvenuto da Imola e Pietro da Moglio, e poi ra%orzatasi 
con la stampa del commento di Francesco Filelfo (1476).

In questo circuito, inoltre, ci troviamo innanzi a una delle prime 
ri'essioni teoriche a!orno all’a!o della traduzione in latino: nel ms. 
2435 della Biblioteca Universitaria di Bologna (f. 313r), di seguito alla 
versione di Bocchi, compare un carme dell’allievo Niccolò Dragoni, in 
cui si dice “Qualis traiecto numerat vestigia "ne / contemptor magnae 
schaenobates animae / […] insolito talis dum versit more Petrarcham, / 
Romano docuit Bocchius ore loqui, / Ausoniis rytmos numeris dum 
'ectit Hetruscos, / candidula et quae sunt candidiora facit”. All’a!o tra-

12 Rill 1961, 793. Per quanto riguarda le relazioni con Bocchi, fa fede un componi-
mento poetico di d’Arco (Numeri, 4.9). Arco, Numeri, 52 (Rvf 220), 69 (Rvf 50) 104 
(Rvf 132), 224 (Rvf 148), 241 (Rvf 366); a esse, si aggiungono, inoltre, una latinizza-
zione di due o!ave dell’Orlando furioso, 12.65-66 (26) e la traduzione di un sone!o di 
Baldassarre Castiglione, Superbi colli, e voi sacre ruine (358).

13 Rotondò 1969, 68. Flaminio, Carmina, 1.6 (Rvf 126), l’intera raccolta risente in 
modo stru!urale del modello del Canzoniere: si veda, a riguardo, Comiati 2019.

14 Gallo 2005. La sua traduzione di Rvf 15 è trasmessa dal ms. Vat. lat. 9948, f. 105v. 
Nello stesso codice, il componimento appena precedente (f. 104r-105r) è a sua volta una 
latinizzazione, realizzata da ignoto, del capitolo VIII di Ariosto (Candida nox niveis 
Phoebi vadiantior horis); mentre in conclusione (f. 319v) vi è una traduzione latina 
sempre anonima del sone!o di Pietro Bembo Si come suol, poi che ’l verno aspro e rio (Uti 
nives post asperas, cum hiems vice).



PET#RCA E LA LIRICA   ·   41

du!ivo viene dunque riconosciuto un valore pedagogico nell’insegna-
mento (e nell’apprendimento) della lingua latina condo!o tramite la 
versione del testo petrarchesco, impegno delicato paragonato all’a!ività 
di un acrobata (schaenobates).

2.3. Petrarca e l’Umanesimo cristiano

Una linea di%erente da quella ‘elegiaca’ concerne il "lone cristiano della 
ricezione di Petrarca, recuperato nella sua produzione devozionale.15 
Testo d’elezione per i cosidde!i ‘umanisti cristiani’ è la canzone alla 
Vergine (Rvf 366), che, oltre a venire le!a, commentata e copiata, viene 
anche trado!a. Ben sei sono le latinizzazioni di tale testo realizzate in 
Italia tra 1450 e 1550, a opera di Pietro Barozzi (1443-1507), Filippo 
Beroaldo il Vecchio (1453-1505), Marko Marulić (1450-1524), Filippo 
Gheri (1520-ante 1575), Pietro Amato (XVI sec.), Marco Vasto (XVI 
sec.). Nel loro insieme, tali versioni “sono una spia importante al con-
tempo del ‘tracimare’ del petrarchismo anche sul versante le!erario più 
culto e del tentativo di esperire […] la possibilità di un umanesimo ri-
vissuto sulla base di un’adesione, più o meno sentita secondo i casi, alla 
fede cristiana”.16

Filippo Beroaldo è autore di una rilevante dichiarazione circa le 
"nalità dall’a!o tradu!ivo; a sua de!a, dalla trasposizione in latino di 
testi dei grandi trecentisti “ingenium medius"dius vegetatur, eloquutio 
expolitur, supellex verborum optimorum copiosissima comparator” 
(Beroaldo, Orationes, f2r):17 anche in questo caso, dunque, l’a!enzione 
è posta sull’arricchimento linguistico che l’a!o versorio produce sulla 
lingua di arrivo, ovvero il latino. Al tempo stesso, il fa!o che tali tradu-
zioni vengano mandate a stampa è sintomo che in esse si vedeva, oltre 
che esercizi privati, opere di rilievo, degne di essere rese pubbliche, così 
da manifestare il magistero esercitato dagli autori trado!i, quei le!erati 
volgari in cui gli umanisti più illuminati già identi"cavano modelli 
ineludibili per la lingua moderna, latina o italiana che fosse.

15 Il tema, qui accennato, è già stato tra!ato distesamente da Severi 2017, a cui si 
rimanda per approfondimenti.   16 Ibidem, 71.

17 L’a$ermazione, collacata nella prefazione alla traduzione di due novelle di Boccac-
cio, è riportata da Severi 2017, 7 e 47, e ripresa da Comiati 2022, 228, che chiosa 
“Beroaldo declared that translations should be praised for re#ning an author’s intelli-
gence, increasing the elegance of the receiving language and enriching its vocabulary”.



42   ·   JACOPO PESARESI

Naturalmente, le tre linee così identi"cate non esauriscono l’intera 
produzione di latinizzazioni petrarchesche nel secolo 1450-1550; altri 
autori escono da queste dinamiche, come Vincenzo Francescucci da 
Fano (noto anche come Tito Elio Vi!ore Astemio o Tito Gallico, 
$. 1544), di cui possediamo cinque versioni, manoscri!e, di Rvf 134, 
risalenti agli anni ’40 del XVI secolo,18 o l’anonimo i cui testi sono tràditi 
dal ms. Barb. lat. 1858 della Biblioteca Apostolica Vaticana, tardo 
cinquecentesco; i loro componimenti, mai approdati a stampa, denun-
ciano uno statuto di esercizio privato, lontano dalla visibilità pubblica 
delle latinizzazioni inserite da vari umanisti nelle proprie raccolte.

Un simile cara!ere privato, e probabilmente dida!ico, si può ricono-
scere in un’esperienza deviante rispe!o alla linea "no a questo mo-
mento tracciata, consistente nella traduzione latina, a cavallo tra XV e 
XVI secolo, di alcuni strambo!i, principalmente, ma non solo, di Sera"no 
Aquilano. Tale forma metrica, interpretata come “moderna declina-
zione volgare dell’epigramma classico”, ha acceso l’istinto creativo di 
personaggi di spicco della scena romana, quali Angelo Colocci, Giovanni 
Ba!ista Valentini (il Cantalicio) e Nicolò Valla. Tu!avia, tale esperienza 
rappresenta “un fenomeno sporadico e occasionale” e non presenta i 
cara!eri di organicità propri delle versioni latine di Petrarca,19 che 
invece possono vedersi nel proprio insieme come spie di un’a!enzione 
peculiare prestata al modello petrarchesco e, al contempo, come ‘pale-
stra’ di rifusione del de!ato del Canzoniere nella lingua poetica neola-
tina, di cui viene a essere ingrediente stru!urale e fondante.

3. La di"usione europea (1550-1600)

Al mezzo del XVI secolo, il baricentro delle latinizzazioni petrarchesche 
si sposta oltre i con"ni italiani, rappresentando una manifestazione del 
più ampio processo di di%usione europea del petrarchismo.20 In paral-
lelo, in Italia la produzione di traduzioni latine inizia a interessare altri 
autori lirici oltre a Petrarca, poeti su cui, tu!avia, egli ha esercitato un 
indiscutibile magistero.

18 Ms. Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, Ashb. 436, f. 269r-271v; Firenze, 
Biblioteca Nazionale Centrale, Magl. VIII.47, f. 266r-268r.

19 Le citazioni sono tu!e tra!e da Delcorno Branca 2023, rispe!ivamente 10 e 15, in 
appendice al quale è collocata l’edizione dei testi.

20 Nardone 2016, 3.



PET#RCA E LA LIRICA   ·   43

3.1. Petrarca e il petrarchismo alla prova dell’Europa

Come già in Italia, anche in Europa si rinviene uno stre!o nesso tra 
latinizzazioni petrarchesche e di%usione del ‘petrarchismo latino’.21 La 
sensazione, perciò, è che si ripresentino, in chiave europea, le medesime 
ragioni culturali a!ive, nel secolo precedente, tra gli umanisti italiani: 
assimilare la langue, ma pure la parole, petrarchesche tramite un eserci-
zio tradu!ivo mirante, in primo luogo, a un confronto dire!o con i 
Fragmenta, da cui trarre la ‘grammatica’ lessicale e sentimentale ed 
esplorare le potenzialità della lingua neolatina me!endola alla prova del 
principale ‘classico moderno’.22

Anche in questo caso, tali testi assumono lo status di vere e proprie 
opere, inserite nelle raccolte d’autore e dunque concepite per essere 
le!e da un pubblico che doveva comprendere facilmente la natura delle 
versioni latine di omaggio, esplicito tributo e ‘dichiarazione’ del 
modello petrarchesco.

Emblematica è la raccolta di Epigrammata data alle stampe nel 1588 
da Georg Tilenus (1557-90), in cui è contenuta una sola traduzione 
latina, Rvf 132 (Tilenus, Epigrammata, E7v); allo stesso modo, il belga 
Adrianus van der Burch (†1606) conclude la sua prima raccolta (1582) 
con le traduzioni latine di Rvf 19, 132 e 134 (Van der Burch, Laudes, 
121-23). Il poeta tedesco Paul Schede Melissus (1539-1602), nell’in-
gente raccolta poetica Schediasmata poetica, edita in tre tomi a Parigi nel 
1586, inserisce qua!ro sole traduzioni, di cui due petrarchesche (Rvf 9 
e 133: Schede, Schediasmata, 3.253 e 164): il destinatario dei testi viene 
modi"cato, non più Laura ma Rosina, la donna amata dal poeta, a 
riprova di come Petrarca sia assunto a modello precipuo per la poesia 
d’amore anche neolatina, oltre che volgare.

Più particolare è il caso del francese Jean-Édouard Du Monin (1557-
86): in appendice alla stampa del 1579 della Beresithias, traduzione de 
La Sepmaine, ou Creation du monde di Guillaume de Salluste Du Bartas 
(1578), si legge un Manipulus poeticus dalla non chiara "sionomia, in 
cui con'uiscono testi diversi, tra cui le latinizzazioni di Rvf 224, 153 e 
132 (Du Monin, Beresithias, 45 e 80-81): se è di$cile ricollegare tali 
traduzioni a una produzione petrarchista, è signi"cativo che un autore 
interessato alle latinizzazioni abbia mandato a stampa, in mezzo a 

21 Cinti 2006, 500.   22 In proposito cfr. Scorsone 2004, 211-12.



44   ·   JACOPO PESARESI

propri componimenti, traduzioni di due soli autori, Virgilio e Petrarca, 
a dimostrazione dello statuto di ‘classico’ ormai raggiunto dall’umanista.

Ancora diverso, ma particolarmente rivelatore delle motivazioni cul-
turali e poetiche soggiacenti alle traduzioni petrarchesche, è l’esempio 
di )omas Watson (1557 ca-92), tra i maggiori petrarchisti inglesi: nel 
suo canzoniere ῾Εκατομπαϑία or Passionate Centurie of Love (1582), di 
matrice petrarchesca già nella stru!ura bipartita, inserisce due tradu-
zioni di Rvf 132, dapprima in inglese (sone!o V) e poi in latino (sone!o 
VI), dichiarando che la latinizzazione è precedente alla decisione di farsi 
poeta in lingua inglese (Watson, Ἑκατομπαθία, 22): se ne può trarre la 
conferma che la pratica di tradurre Petrarca in latino era investita di una 
funzione ‘propedeutica’ all’assimilazione del suo linguaggio e delle sue 
forme, da riversare in una produzione originale, in latino o in lingue 
moderne.

Questa rassegna, naturalmente, non esaurisce l’intera produzione di 
latinizzazioni petrarchesche nel cinquantennio di sua maggiore proli"-
cità;23 tu!avia, me!e bene in mostra da un lato la vastità geogra"ca, 
dall’altro il peso culturale di questa esperienza nella costruzione di un 
linguaggio poetico, e dunque di uno stile comunicativo, paneuropeo, 
operante sia sulla lingua latina che sui volgari.

3.2. La "ne della stagione italocentrica e il primo approdo 
antologico a stampa

A fronte della massa di autori a!ivi in Europa, nel cinquantennio in 
analisi due soli sono i le!erati italiani di cui possediamo versioni latine 
di componimenti lirici: Flaminio Rai (cfr. supra, §1.1), di cui sono state 
tramandate qua!ro traduzioni (Rvf 126, 134, 272, 302), e Girolamo 
Massari (1480-1564), latinizzatore di Rvf 136, 137, 138 (Massari, 
Eusebius captivus, 188-91). Questi due casi meritano qualche considera-
zione, dal momento che illuminano il profondo cambiamento che ha 
interessato la pratica delle latinizzazioni in Italia nella seconda metà del 
Cinquecento.

Da una parte, l’opera del protestante Massari, Eusebius captivus 
(1553), che me!e in scena un processo al ca!olicesimo, comprende le 
traduzioni dei sone!i babilonesi con uno scopo non le!erario, bensì 

23 Per altri esempi cfr. Comiati & al. 2022.



PET#RCA E LA LIRICA   ·   45

ideologico, di a!acco alla Chiesa ca!olica: è una sorta di evoluzione 
della linea religiosa della ricezione petrarchesca che si è descri!a in 
precedenza.

Dall’altra parte, le qua!ro traduzioni di Rai sono, come anticipato, 
l’unico residuo di un presunto proge!o di versione completa del 
Canzoniere non più mosso dalla volontà di coniugare Petrarca con i clas-
sici latini e di assimilarne la grammatica, ma con"gurantesi piu!osto 
come esercizio erudito.24 Di grande interesse è che, per la prima volta, le 
traduzioni petrarchesche sono accostate a versioni latine di diversi 
autori, quali Poliziano, Ariosto, Sannazaro, Bembo, come pure Luigi 
Alamanni, Lodovico Martelli, Vi!oria Colonna (ma si tra!a in realtà di 
una stanza di Veronica Gambara), Luigi Tansillo, Agostino Beaziano, 
Marcantontio Flaminio, Federico Luigini e Vincenzo Rai:25 questa ‘per-
dita di centralità’ di Petrarca, a favore di un canone di cui egli è sì 
componente essenziale, ma non esclusiva, è un tra!o peculiare delle 
latinizzazioni liriche della piena età moderna; al contempo, si inizia a 
ge!are luce sul processo di ‘tecnicizzazione’ delle latinizzazioni che, nel 
corso dei secoli, perdono progressivamente le implicazioni ideologico-
le!erarie di cui erano inizialmente latrici divenendo quasi un genere a 
sé stante, sfoggio di abilità tecnica e versi"catoria.

Proprio al mezzo del cinquantennio in analisi, inoltre, si colloca 
un’impresa editoriale che può fungere, idealmente, da chiusura e 
suggello della stagione rinascimentale delle versioni liriche latine: la 
raccolta di Carmina illustrium poetarum Italorum (1576), edita in due 
tomi a Parigi da Giovanni Ma!eo Toscano (1500-76), le!erato a!ivo 
alla corte di Caterina de’ Medici. In tale antologia è inclusa una latiniz-
zazione petrarchesca (Rvf 134, a opera di Ludovico Annibale Della 
Croce, 1499-77: Toscano, Carmina, vol. 1, 285r), ma sono ugualmente 
comprese anche traduzioni latine di altri poeti lirici, quali Pietro 
Bembo, a opera dello stesso Toscano (ibidem, 62r), e Francesco Maria 
Molza, del cui sone!o Vestiva i colli e le campagne intorno (di paternità, 
in realtà, di Ippolito Capilupi, ma talvolta a lui a!ribuito)26 sono ripor-
tate addiri!ura tre diverse versioni, una di Toscano e due anonime 

24 Comiati 2022, 223.
25 I testi sono tràditi dai ms. Firenze, Biblioteca Riccardiana, 901; Prato, Biblioteca 

Roncioniana, 355 R VI 10; cfr. Sinico 2012.
26 Molza, Rime, 1500-01.



46   ·   JACOPO PESARESI

(ibidem, 63r-v). Questo elemento chiude, di fa!o, la stagione italocen-
trica e ‘petrarchesco-centrica’, aprendo una nuova e diversa fase di 
ricezione ‘sub specie versoria’ della lirica italiana.

4. Latinizzazioni liriche nella piena età moderna (1600-1730)

Dopo l’esperienza pionieristica di Toscano, nell’Europa secentesca 
imperversano le raccolte antologiche e nasce il “fortunato genere edito-
riale dei libri di ‘delitiae’ a cara!ere regionale e geogra"co”.27 Tale 
processo coinvolge anche le traduzioni latine di testi lirici italiani: con il 
XVII secolo, la produzione ‘originale’ subisce una diminuzione quantita-
tiva, ma viene accompagnata da un intenso impegno di raccolta e 
sistematizzazione in forma antologica. In parallelo, il predominio di 
Petrarca viene ridimensionato, seppur mai messo in crisi, dall’assun-
zione di altri nomi nel canone. L’evoluzione secentesca e primo-
se!ecentesca dell’a!ività versoria sarà indagata tramite l’analisi delle 
antologie poetiche, dedicando però dapprima spazio ai testi di nuova 
produzione, che testimoniano da un lato la persistenza della pratica, 
dall’altro un suo cambiamento di segno e di scopi.

4.1. Latinizzare la lirica italiana tra Barocco e Arcadia

Con il Seicento e l’esplosione della sensibilità estetica barocca, il ruolo 
di Petrarca nel sistema poetico, culturale e sociale italiano, benché lungi 
dall’esaurirsi, è messo in discussione dalle riserve che, nei suoi 
confronti, avanzano i propugnatori di una poesia diversa, di impianto 
marinistico. Ancor più interessante, dunque, sarà analizzare i casi di 
latinizzazioni petrarchesche e di altri lirici italiani, le cui motivazioni 
saranno necessariamente diverse da quelle a!ive in precedenza.

Un primo rilevante esempio è la traduzione di Rvf 134 inserita da 
Emanuele Tesauro (1592-1675) nel Cannocchiale aristotelico (1654, 
547). Egli – certo poco incline all’entusiasmo per la poesia petrarche-
sca, in linea con lo spirito barocco, per cui Petrarca non è più modello 
ma “esempio di cui l’ingegno può disporre con assoluta libertà”28 – cita 
il sone!o in quanto riuscito esempio di antitesi, traducendolo in latino 
in un “personalissimo esercizio di stile, […] come un musicista che si 

27 Lucioli 2019, 201.   28 Raimondi 1961, 81.



PET#RCA E LA LIRICA   ·   47

diverta a interpretare uno spartito su di uno strumento diverso da 
quello originario”.29 Al contempo, sembra implausibile che su tale scelta 
non abbia in alcun modo agito il fa!o che proprio tale testo fosse stato 
trado!o già da Salutati e, dopo di lui, da innumerevoli altri, al punto da 
contare, al principio del XVII secolo, già cinque traduzioni, tre della 
quali edite a inizio secolo nell’antologia Veneres Blyenburgicae (in#a, 
§4.2.1). La competizione sembra dunque essere duplice: da una parte 
nei confronti di Petrarca, dall’altra verso i precedenti latinizzatori. 
Rimane comunque valido l’assunto di base: venuto meno il timore re-
verenziale nei confronti di un maestro cui si riconosce autorità assoluta, 
il testo petrarchesco diviene ora terreno da a!raversare con sguardo 
critico e libertà; la versione latina, non più omaggio o tentativo di 
assimilazione della grammatica, è ora divertissement, esperimento perso-
nale, privo della portata socioculturale di cui si riconoscono investite le 
traduzioni precedenti.

Un caso diverso, ma assai signi"cativo, è quello del poeta pugliese 
Girolamo Cicala (1599-1643), autore di una raccolta poetica di 
Carmina (1649) contenente una sezione (Clytia sive versiones) riservata 
“agli esercizi di traduzione, ada!amento e ripoetizzazione di testi im-
portanti della tradizione le!eraria italiana”.30 Essa contiene – accanto a 
traduzioni dei poemi epici di Ariosto, Tasso e del contemporaneo Asca-
nio Grandi – le latinizzazioni di ventiqua!ro sone!i, di cui o!o di 
Petrarca, se!e di Della Casa, tre di Ma%eo Barberini, due di Marcello 
Macedonio e di Tommaso Stigliani, uno di Giovan Ba!ista Marino e di 
Claudio Achillini. La scelta degli autori è rivelatoria: Petrarca, infa!i, 
domina ancora, mantenendo un primato che neanche la temperie 
barocca riesce a scal"re; subito dopo, però, c’è Della Casa, che si va così 
ad accostare al canone di poeti italiani cinquecenteschi ogge!i di ver-
sioni latine, insieme a Castiglione, Bembo e Molza. Diverso il valore 
degli altri autori, legati alle contemporanee polemiche tra sostenitori e 
detra!ori di Marino: non si può non notare che entrambi gli schiera-
menti sono rappresentati nella piccola selezione di Cicala, quasi a 
testimoniare che, nell’atemporalità concessa ai testi dalla trasposizione 
in latino, le controversie contingenti perdono di signi"cato, mentre la 
parola poetica le supera e sopravvive.

29 Raimondi 1961, 85.   30 Leone 2011, 17-18; cfr. inoltre Comiati 2025.



48   ·   JACOPO PESARESI

Procedendo nel XVII secolo, non si potrà ignorare l’esperienza 
dell’Accademia dell’Arcadia: se, all’interno degli Arcadum carmina, non 
è dato riscontrare traduzioni, è però possibile citare almeno il nome di 
Carlo Sinibaldi da Sant’Elpidio (†1699), in Arcadia Passonico Elaita. 
Non possediamo suoi componimenti, tu!avia secondo Giovanni Mario 
Crescimbeni:

siccome era egregio Poeta Latino […] prese a tradurre i Sone!i del 
Petrarca in nobili, e graziosi epigrammi in quella lingua; i quali poi recitava 
nelle sue private conversazioni, proccurando per questa via di far cono-
scere le bellezze di quel divino Poeta; […] tradusse anche per lo stesso 
e%e!o in esametri, e pentametri la bellissima Canzone dello stesso Autore, 
che incomincia Vergine bella […]. (Crescimbeni 1720, 364)

Questa testimonianza, da una parte, me!e in luce una dimensione orale 
ed estemporanea che non era "no a questo momento stata accostata 
alla pratica delle versioni latine; dall’altra, esplicita le motivazioni sog-
giacenti all’esercizio tradu!ivo, "nalizzato a “far conoscere le bellezze” 
dei testi di Petrarca in un momento in cui “la le!eratura di Roma ne 
trascurava la cognizione” (ibidem). La latinizzazione, insomma, si con"-
gura come a!o militante di difesa della memoria di un poeta amato che, 
grazie alla resa latina dei propri testi, evidentemente poteva, nelle inten-
zioni del tradu!ore, toccare le corde dell’uditorio e acquistare nuovi 
consensi. Come si vede, perciò, con l’avvento della piena età moderna le 
rationes soggiacenti alla pratica tradu!iva si diversi"cano e personaliz-
zano, acquisendo sfumature, "nalità e peculiarità che inducono a 
sfacce!are ulteriormente la visione globale del fenomeno.

4.2. La sistematizzazione antologica e storico-le!eraria

A partire dagli inizi del Seicento, prende avvio una fase di sistematizza-
zione in cui la conservazione e la trasmissione delle versioni latine 
vengono assunte da editori di antologie intenzionati a costruire un 
canone poetico in latino. In questo contesto, le raccolte non si limitano 
a includere latinizzazioni isolate, ma le inseriscono in un disegno più 
ampio, nazionale o tematico, contribuendo a "ssare l’immagine della 
lirica italiana – in particolare nel suo versante latino – per l’intera età 
moderna.



PET#RCA E LA LIRICA   ·   49

4.2.1. Poesia d’amore e latinizzazioni: le Veneres Blyenburgicae (1600)

Il XVII secolo si apre con la pubblicazione, a cura di Damasus Blyenbur-
gius (1558-1616), di un’antologia di poesia latina di argomento amoro-
so intitolata Veneres Blyenburgicae, sive Amorum hortus (1600). Nell’an-
tologia con'uiscono o!o latinizzazioni, di cui ben se!e petrarchesche,31 
tu!e contenute all’interno della terza sezione, dedicata ai testi ad se 
ipsum: è un appunto interessante per comprendere la ricezione neola-
tina dell’opera petrarchesca, di cui è valorizzato l’apporto ‘psicologico’ 
e ‘autoanalitico’. Al contempo, a di%erenza di quanto avviene nelle sedi 
originarie di edizione, nessuna latinizzazione è dichiarata in quanto tale, 
con il risultato che il nome di Petrarca non "gura mai nella raccolta: 
l’enfasi non è più sul modello petrarchesco in sé, ma sull’apporto che 
esso ha fornito alla produzione poetica successiva, inteso, in questo 
caso, speci"camente in senso tematico.

4.2.2. La stagione delle Delitiae (1608-14)

Nei primi decenni del XVII secolo, il "lologo e antiquario "ammingo Jan 
Gruter (1560-1627) intraprende un’iniziativa editoriale "nalizzata alla 
pubblicazione di raccolte di poesia latina rinascimentale a cara!ere 
nazionale: debu!a nel 1608 con le Delitiae Italorum poetarum, per poi 
proseguire con le Delitiae poetarum Gallorum (1609), Germanorum 
(1612) e Belgicorum (1614). Presentate esplicitamente come prosecu-
zione dell’antologia di Toscano, le Delitiae italiane assumono una 
posizione rilevante nella ricostruzione della produzione e della fortuna 
delle latinizzazioni liriche.32 Signi"cativamente, però, non sono solo i 
due volumi di poeti italici a contenere versioni latine di testi lirici 
italiani, che, al contrario, "gurano in tu!e le raccolte: addiri!ura, se 
nelle Delitiae Italorum (vol. 1, 860-61) compare solo la traduzione di 
Rvf 134 di Della Croce (latinizzatore italiano con la maggiore di%u-
sione antologica), nelle Delitiae Belgicorum sono ben o!o le versioni 

31 Si tra!a delle latinizzazioni di Della Croce (Rvf 134), Van der Burch (Rvf 19, 132, 
134), Nicolas Bourbon (1503-50; Rvf 134), Du Monin (Rvf 132), Jean Lernout (1545-
1619; Rvf 167); come si nota, tu!e le traduzioni ecce!o quelle di Bourbon e Lernout 
sono già rientrate nella nostra disamina (Blyenburgius, Veneres, rispe!ivamente 459-60, 
510, 510-11, 467-68, 484-85, 511-12, 513-14).

32 Lucioli 2019, 202; Lucioli 2024a.



50   ·   JACOPO PESARESI

petrarchesche,33 a cui si aggiungono una traduzione del sone!o del 
Castiglione Superbi colli, e voi sacre ruine (già latinizzato da d’Arco: cfr. 
supra, §2.2), realizzata da Johann Fleming (XVI sec.; Gruter, Delitiae 
Belgicorum, vol. 2, 411-12), e una del madrigale tassiano Non è questa la 
mano, a opera di Jan Lernout (ibidem, vol. 3, 164); in"ne, nelle Delitiae 
Germanorum (vol. 6, 873) compare una traduzione di Rvf 132 di Valen-
tinus )ilonis Silesius (XVI sec.).

Petrarca si conferma, dunque, l’autore italiano maggiormente rap-
presentato nel canone di poeti latinizzati: anche di fronte a un suo am-
pliamento, la rilevanza cruciale ricoperta dal Canzoniere continua a 
garantire al suo autore la prima posizione, nonostante le nuove ten-
denze che temperano il gusto petrarchista. Al contempo, non sfuggirà 
come gli altri poeti siano a loro volta nomi di assoluta centralità nella 
le!eratura italiana: le traduzioni latine fungono da cartina al tornasole 
della ricezione degli autori, e il fa!o che, accanto a Petrarca, compaiano 
Ariosto, Castiglione e Tasso conferma l’impa!o da loro esercitato sulla 
Res publica li!erarum europea. In"ne, un ultimo aspe!o riguarda la 
‘dichiarazione’ dello status di traduzione dei testi che, assente nelle 
Veneres, è invece costante nelle Delitiae, a rimarcare l’auctoritas posse-
duta dagli autori trado!i, che ci si premura di nominare.

4.2.3. La ‘antologizzazione de"nitiva’ dei 
Carmina illustrium poetarum Italorum di Bo!ari (1719-26)

Come la prima antologia di poesia neolatina italiana, anche l’ultima a 
rientrare nella nostra disamina prende il titolo di Carmina illustrium 
poetarum Italorum, pubblicata in undici volumi tra 1719 e 1726 per le 
cure di Giovanni Gaetano Bo!ari; e se l’omonima silloge di Toscano 
restituiva una prima istantanea della stagione rinascimentale delle 
latinizzazioni liriche, l’imponente operazione di Bo!ari sembra invece 
rappresentare un suggello e una sistematizzazione de"nitiva dell’espe-
rienza di versioni latine, contenendo al proprio interno un’ampia 
selezione dei testi e degli autori discussi "no a questo momento e altri, 
dai qua!rocenteschi Landino e Naldi al secentesco Giovanni Francesco 

33 Van der Burch, Rvf 19, 132, 134; Willem Canter (1542-75), Rvf 19, 132; Janus 
Dousa (1545-1604), Rvf 132 e 134, 129 (Gruter, Delitiae Belgicorum, rispe!ivamente 
vol. 1, 869-71, 946-47; vol. 2, 130-35).



PET#RCA E LA LIRICA   ·   51

Buonamici (1592-1669), latinizzatore di Rvf 52 e 59, incluso il ‘padre’ 
della pratica, Coluccio Salutati.34

Il dato più evidente che si può trarre da questa ‘antologizzazione 
de"nitiva’ è il predominio quantitativo delle latinizzazioni petrarchesche: 
dopo secoli in cui il bacino di poeti lirici italiani ogge!o di versioni 
latine si è sensibilmente ampliato, e dopo un periodo in cui l’a!acca-
mento a Petrarca era divenuta una presa di posizione militante, comun-
que, al primo quarto del Se!ecento egli è ancora l’autore più rappresen-
tato e rappresentativo della lirica italiana; il suo impa!o sulla cultura 
poetica ed estetica europea trova una conferma inequivocabile anche 
ado!ando la lente di osservazione delle traduzioni latine. Accanto al 
grande maestro, si annoverano poi ‘discepoli’ più o meno dire!i, ma 
comunque tu!i appartenenti a una tradizione poetica plasmata da Pe-
trarca: Sannazaro, Bembo, Tasso, Molza, ma anche Ariosto, a conferma 
che la lirica, tanto volgare quanto latina, dell’Europa moderna è stru!u-
ralmente e intrinsecamente petrarchesca.

4.2.4. Crescimbeni e la sistematizzazione storico-le!eraria

Che l’esperienza delle latinizzazioni petrarchesche abbia però ormai 
esaurito la propria spinta propulsiva e la propria portata ideologica è 
dimostrato dal fa!o che, nel primo trentennio del Se!ecento, possa 
essere ogge!o di sistematizzazione storico-le!eraria: è quanto avviene 
nell’Istoria della volgar poesia di Giovanni Mario Crescimbeni, edita in 
prima ba!uta nel 1698 e successivamente rivista, ampliata e ripubbli-
cata nel 1714 e, postuma, nel 1730. A partire dalla seconda edizione, 
nella sezione dedicata a Petrarca e alla sua fortuna, l’arcade tra!a delle 
traduzioni in altre lingue, dedicando lo spazio più ampio a quelle latine 
(Crescimbeni 1714, 318-19). Peculiare a!enzione è prestata alle 

34 Queste, nello speci#co, le latinizzazioni contenute nell’antologia: vol. 1, 327-28, 
Nicolò d’Arco, OF 12.65-66; vol. 2, 4, Giovanni Maria Bagnai dal Borgo, Rvf 1; 392-93, 
Giovanni Francesco Buonamici, Rvf 52, 59; vol. 3, 524-25, Luigi Annibale Della Croce, 
Rvf 134, OF 2.1; vol. 4, 374-76, Marcantonio Flaminio, Rvf 126; vol. 5, 353-54, Antonio 
Gigante da Fossombrone, Ex Italico idiomate Latine redditum; vol. 6, 83, Cristoforo 
Landino, Rvf 22; 462-63, Naldo Naldi, Rvf 12, 46; vol. 8, 44-47, Flaminio Rai, Rvf 126; 
Jacopo Sannazaro, Sovra una verde riva (Arcadia 3); 298-99, Coluccio Salutati, Inf. 7.73-
96; Dante, Purg. 16.58-83; vol. 9, 377-79, Giovanni Maria Toscano, Ex Italico Bembi 
(inc. Aerias querulis mulcet concentibus auras); Francesco Maria Molza, Vestiva i colli e le 
campagne intorno (3 versioni); vol. 10, 476-77, Pompeo Ugonio, Rvf 366.



52   ·   JACOPO PESARESI

versioni qua!ro-cinquecentesche della canzone alla Vergine; vistosa-
mente assenti, invece, sono gli autori europei della seconda metà del 
Cinquecento. Particolarmente signi"cative sono le motivazioni che 
Crescimbeni associa alle latinizzazioni; proseguendo il suo discorso 
con l’analisi delle riscri!ure, egli, infa!i, esordisce con “Non mancovvi 
poi chi credé di seguitare il comun voto sopra la stima di sì gran Poeta, 
con trasformarlo […]” (ibidem, 319): è un’annotazione che, fungendo 
da collegamento tra le due diverse forme di ricezione, si può legi!ima-
mente ritenere valida per entrambe, rivelando, dunque, che la ragione 
individuata da Crescimbeni per le versioni latine non fosse di ordine 
comunicativo o di di%usione del testo, bensì di omaggio al maestro.

5. Mutamento, identità e tecnicizzazione di una pratica (1730-99)

Con il prosieguo del secolo XVIII, la pratica delle latinizzazioni liriche si 
trasforma: perde de"nitivamente valore ideologico e si con"gura come 
esercizio tecnico ed erudito. Al contempo, chi volge in latino autori 
lirici italiani, ancora nel pieno Se!ecento traduce principalmente testi 
del Canzoniere; chiaro esempio di ciò è Luigi Miniscalchi (1717-82), 
che nel proprio Carminum liber inserisce due sole latinizzazioni (135 e 
158), entrambe petrarchesche (Rvf 3 e 1). Anche Angelo Maria Durini 
(1725-96), arcade con il nome di Crisauro Filomuso, pubblica nel 1769 
due volumi di Carmina (16-31) che includono sei traduzioni dai Frag-
menta (Rvf 3, 126, 129, 132, 153 parziale, 224).35 Chiudendo circolar-
mente il percorso che si è tracciato, inoltre, si nota come la pratica tra-
du!iva torni a essere appannaggio quasi esclusivo dei le!erati italiani; 
una delle poche signi"cative eccezioni è quella di )omas Gray (1716-
71), nel cui ristre!o manipolo di poesie latine è inclusa la traduzione di 
Rvf 203 (Gray, Poems, 141), a dimostrazione dell’apporto fornito da 
Petrarca anche agli esordi di quello che sarebbe divenuto il movimento 
romantico inglese.

Allo stesso tempo, l’apertura della pratica delle latinizzazioni ad altri 
autori giunge verso il termine del Se!ecento a un punto di arrivo con la 
Raccolta di sone!i scelti trado!i in versi esametri latini, pubblicata nel 
1780 da Nicandro Jasseo, pseudonimo del gesuita portoghese Emanuel 
de Azevedo (1713-96), segretario di papa Benede!o XIV. Tale opera è 

35 A riguardo cfr. Wrana 2013.



PET#RCA E LA LIRICA   ·   53

rilevante, oltre che per il contenuto, anche per le dichiarazioni program-
matiche esposte nell’introduzione: Azevedo a%erma di essere persuaso 
dell’utilità della sua opera “sopra!u!o per la gioventù”, che “potrà in 
essa osservare di qual maniera esprimer si possa l’energia d’una lingua 
in un’altra. Né si può negare che le traduzioni abbiano molto cooperato 
ad apprender le lingue straniere, rilevando le particolari corrispondenze 
e bellezze” (Azevedo, Raccolta di sone!i, 6). Se, dunque, Beroaldo trovava 
la precipua utilità della traduzione nell’arricchimento della lingua di 
arrivo, quasi tre secoli dopo il gesuita ritiene invece che sia da indivi-
duarsi nell’apprendimento di un idioma straniero.

Considerazioni rilevanti vengono avanzate anche sul rapporto speci-
"co tra italiano e latino: se, infa!i, “dicesi comunemente che il sone!o 
italiano corrisponda al latino epigramma”, Azevedo vede nella forma 
metrica volgare “una eroica nobiltà, di cui non è capace l’epigramma 
nel delicato metro elegiaco” (ibidem); da qui, dunque, la decisione di 
tradurre in esametri.36

Per quanto a!iene al corpus di autori trado!i (circa novanta, per un 
totale di centocinquanta sone!i), anche di fronte a uno straordinario 
ampliamento del bacino il primo posto è, ancora una volta, a!ribuito a 
Petrarca, che apre l’opera con le versioni di Rvf 302 e 365; lo seguono 
Ariosto, Franco, Della Casa, Tansillo, Tasso, Magno, Marino, e, via via, 
numerosi poeti secenteschi e se!ecenteschi.

La versione latina dei testi italiani, dunque, ha perso, alla "ne del 
Se!ecento, un valore di presa di posizione culturale, estetica e le!eraria, 
e la ‘speci"cità’ delle versioni petrarchesche (emersa nitidamente dalla 
ricostruzione che ora si conclude) è venuta meno in favore di una 
‘tecnicizzazione’ della pratica e un ampliamento del bacino di autori; al 
contempo, l’a!o tradu!ivo ha acquisito una maggiore consapevolezza 
del proprio valore tecnico ed ermeneutico, come sarebbe poi diventato 
evidente nelle traduzioni in latino di un poeta ‘moderno’ come 
Giacomo Leopardi (1798-1837).37

36 Sulle scelte metriche operate dai tradu!ori cfr. Comiati 2022, 230-38.
37 In proposito, anche per la bibliogra#a pregressa, cfr. Costa 2024.



54   ·   JACOPO PESARESI

6. Conclusioni

Ri'e!endo sulla "sionomia della tradizione lirica italiana così come fu 
recepita dagli intelle!uali europei di età moderna, si desume che il suo 
inizio viene fa!o coincidere con il Canzoniere; niente di ciò che era 
stato prodo!o in precedenza – pur estremamente signi"cativo, come 
l’esperienza stilnovista e dantesca, e pur già ogge!o di latinizzazioni, 
come Cavalcanti e Francesco da Barberino (cfr. supra, §2) – viene 
ripreso. In parte, una spiegazione di ciò si potrà rinvenire nel sistema 
poetico propugnato da Petrarca, costituzionalmente di%erente rispe!o 
ai predecessori: un sistema classicistico in quanto basato su auctoritates 
e mirante a proporsi in quanto auctoritas esso stesso. Tale scommessa è, 
di fa!o, vinta: gli intelle!uali europei riconoscono in pieno l’autorità 
modellizzante dell’esperienza petrarchesca, assumendola a punto di 
riferimento le!erario e culturale, eradendo dalla mappa le!eraria tu!e 
le esperienze precedenti o divergenti rispe!o a questo asse centrale.

Anche ampliando il ragionamento agli altri nomi del canone di 
poeti italiani trado!i in latino, tale assunto viene ulteriormente confer-
mato: lasciando da parte l’esperienza circoscri!a degli strambo!i, la 
lirica del Qua!rocento non è in alcun modo rappresentata se non nelle 
"gure di Sannazaro e Poliziano, latinizzati da Flaminio Rai, ma signi"ca-
tivamente non ripresi nella sezione dedicata al pratese nell’antologia di 
Bo!ari; è il Cinquecento classicista e petrarchesco a dominare, grazie a 
Bembo, Castiglione, Della Casa, Tasso e Molza (seppur, in realtà, il 
sone!o sia di Capilupi). La lirica italiana, insomma, è, nella percezione 
dei latinizzatori, ricondo!a alla linea petrarchesca, che informa di sé e 
del proprio gusto l’estetica e la cultura dell’Europa moderna. Le latiniz-
zazioni, lungi dall’essere concepite come mezzo per far conoscere 
Petrarca a un pubblico non italofono, si con"gurano piu!osto come 
veicolo di di%usione e consolidamento di una grammatica poetica, 
divenuta codice transnazionale per tu!a l’Europa: un codice che, reite-
rato, riada!ato e riformulato, ha cristallizzato la lirica italiana in un 
canone indelebilmente segnato dalla lezione petrarchesca.



Boccaccio e la novellistica: latino e narrazione breve 
nell’Europa moderna

Elisa Tinelli

1. Introduzione

Nel panorama delle traduzioni dal volgare in latino tra XV e XVIII secolo, 
le versioni latine di testi riconducibili al genere novellistico costitui-
scono un fenomeno signi"cativo ai "ni della di%usione sovranazionale 
della le!eratura italiana e, al tempo stesso, marginale so!o il pro"lo 
quantitativo. A fronte di una "orente produzione novellistica in volgare, 
che a partire dal Trecento conosce una crescente codi"cazione formale 
e grande di%usione, prima manoscri!a e poi a stampa, le traduzioni in 
latino si con"gurano come operazioni non sistematiche, spesso legate a 
contesti eruditi e scolastici nei quali la translatio assume una funzione 
eminentemente ideologica e non speci"camente linguistica, con"gu-
randosi come a!o di mediazione culturale e di rifunzionalizzazione del 
testo d’origine, coerentemente con la concezione umanistica della tra-
duzione come esercizio retorico e "lologico, ossia come riscri!ura del 
testo originario non solo in termini di forma ma anche di funzione 
discorsiva. L’apparente incompatibilità tra le peculiarità stru!urali e 
tematiche della novella – fondata su realismo, oralità, ambiguità morale 
e varietas – e i codici formali della prosa latina postclassica contribuisce 
a spiegare la scarsa incidenza di tali versioni.

2. Il Decameron

La canonizzazione del genere novella procede, paradossalmente, non 
dalla le!ura del Decameron – che fu da subito opera avidamente com-
pulsata, oltre che copiata – o dalla ri'essione, pontaniana ad esempio, 
sulla facetia,1 ma dal modello o%erto dal primo le!ore critico di Boccac-

1 Tateo 2000. Si noti che proprio Pontano (1429-1503) – il quale nel De sermone, 
ch’egli #nì di comporre intorno al 1499, intese la facezia sia come festosa rappresenta-
zione del ridicolo, sia come ridicolizzazione di ciò che vuol essere serio, ma anzitu!o 
come conversazione intorno ai diversi aspe!i dell’umana esistenza – trovò l’occasione di 



56   ·   ELISA TINELLI

cio (1313-75), vale a dire Petrarca (1304-74), il quale scelse di tradurre 
in latino non l’intera opera, ma un’unica novella, l’ultima. L’ambiguità 
costitutiva del Centonovelle, recepito ora come imponente stru!ura 
narrativa, ora come raccolta di storie vere o verisimili e, dunque, come 
serbatoio di temi che potevano essere messi a fru!o in contesti di%e-
renti, è l’elemento che segna la sua precoce fortuna: una fortuna che a 
buon diri!o è stata de"nita ‘spicciolata’,2 dal momento che, nel solco 
dell’insegnamento petrarchesco, i le!ori/autori sceglievano, di volta in 
volta, una o due novelle da riscrivere in latino, non di più.

L’Epistola Francisci Petrarche de insigni obedientia et "de uxoria, re-
da!a nel 1373 e incastonata in un corpus circoscri!o di Senili (Sen. 17.1-
4), conobbe una straordinaria fortuna, anzitu!o manoscri!a, superiore 
e indipendente rispe!o all’originale boccacciano.3 L’editio princeps 
comparve nel 1469: un anno prima che Wendelin von Speyer, tedesco 
trapiantato a Venezia, licenziasse la princeps del Canzoniere, a Colonia 
usciva un esile in quarto di soli dodici fogli, privo di paternità tipogra-
"ca ma con ragionevolezza a!ribuito all’o$cina di Ulrich Zell. Fu, 
dunque, proprio il De historia Griseldis, la prima opera petrarchesca 
apparsa a stampa in assoluto, al di qua e al di là delle Alpi, a traghe!are i 
le!ori di Petrarca dall’età dei manoscri!i a quella dell’arte tipogra"ca. 
A conferma di un marcato interesse per la novellistica umanistica – testi-
moniato, negli stessi anni, anche dalla pubblicazione dell’Historia de 
duobus amantibus di Enea Silvio Piccolomini (1405-64) –, Zell rispose 
all’iniziale ricezione favorevole della Griselda con una sollecita riedi-
zione dell’opera, anch’essa priva di indicazioni tipogra"che ma verosi-
milmente databile entro il 1470. Lungi dall’esaurirsi dopo le prime due 

riscrivere in termini realistici e erotici la novella boccacciana di frate Alberto (Dec. 4.2), 
che già Masuccio Salernitano (ca. 1410-75), nel Novellino (19-30), aveva piegato alle 
esigenze dell’aspra satira antimonastica (cfr. Pontano, Charon, 12.49 e n. 7). La riscrit-
tura pontaniana, peraltro, in&uenzò la redazione de#nitiva della novella di Masuccio, da 
collocare dopo il 1470: cfr. Nigro 1983, 90-92.

2 Cfr. almeno Bessi 1998; Parma 2003 e 2005; Depoli 2025. Diversi i cataloghi, tu!i 
parziali, delle riscri!ure di novelle decameroniane: oltre a Parma 2003, che risulta il più 
completo, cfr. Di Francia 1924; Tournoy 1981; Malato 1989 (sopra!u!o 38-39); Branca 
1991, 192-93; Revest 2018.

3 La bibliogra#a sulla riscri!ura petrarchesca e sulla sua di$usione europea è copiosis-
sima; si giudica opportuno, in questa sede, rimandare solo ad alcuni dei contributi più 
signi#cativi: Morabito 1988a e 1988b; Albanese 1993 e 1994; Branca 1998; Albanese 
2000; Nardone & Lamarque 2000; Velli 2004; Picone 2008; Comba & al. 2011; Canfora 
2021; Geri 2021.



BOCCACCIO E LA NOVELLISTICA   ·   57

edizioni, la domanda si rivelò su$cientemente robusta da sostenere 
ulteriori ristampe nell’arco di un quinquennio, a indicare una risposta 
del pubblico non solo generosa, ma forse anche anticipata e accorta-
mente calibrata in sede editoriale. A partire dai primi anni Se!anta, la 
Griselda divenne ogge!o dell’interesse tipogra"co di Johann e Günther 
Zainer, i quali, operando rispe!ivamente a Ulm e ad Augsburg, ne 
produssero almeno sei edizioni tra il 1471 e il 1474, con una frequenza 
media superiore a una pubblicazione all’anno. Nel 1473, all’a!o di 
approntare una nuova edizione – ornata in apertura da un fregio silo-
gra"co che incornicia il titolo-incipit – Johann Zainer si confrontava 
con una fase ormai declinante della fortuna editoriale della versione 
latina della novella decameroniana: nel fra!empo, infa!i, le esigenze di 
un pubblico privo di competenze nella lingua classica, e dunque escluso 
dall’accesso alle edizioni precedenti, erano già state interce!ate e soddi-
sfa!e dalla tipogra"a di Günther, il quale, ad Augsburg, tra il 1470 e il 
1471, aveva dato alle stampe due edizioni della traduzione tedesca 
realizzata da Heinrich Steinhöwel (1410/11-79), che, a di%erenza delle 
edizioni in latino, destinate al pubblico colto di tu!a l’Europa, appari-
vano orientate a una circolazione limitata ai territori di lingua tedesca, 
ri'e!endo una strategia editoriale più mirata. All’alba del nuovo secolo, 
le due ravvicinate sillogi veneziane delle opere latine di Petrarca (Libro-
rum annotatio, Simone da Lovere, 1501 e Simone Bevilacqua, 1503) 
avrebbero o%erto per la prima volta la raccolta completa delle Senili, 
nella quale la traduzione dell’ultima novella del Decameron poté ritro-
vare la propria originaria collocazione.

Al De historia Griseldis si susseguirono, nel Qua!rocento, numerose 
versioni decameroniane che privilegiano, in particolare, la decima gior-
nata – sopra!u!o gli a!i di magni"cenza di Griselda e di Tito e Gisippo – 
e il tragico amore di Ghismonda e Guiscardo: era, in altre parole, il 
Boccaccio tragico, dallo stile alto e patetico, ad a!rarre maggiormente 
gli umanisti, impegnati nel processo di “innalzamento della novella ai 
piani alti della le!eratura”,4 secondo un orientamento che segna in 
maniera riconoscibile anche la maggior parte delle novelle umanistiche 
d’autore. Petrarca, del resto, aveva rimodulato il racconto della Griselda 
non nei contenuti, che restano tu!o sommato invariati nella sua ver-
sione, ma nello stile, concependo non più, com’era stato per Boccaccio, 
una fabula d’invenzione, ma una historia che doveva o%rire ai le!ori un 

4 Albanese 2000, 263.



58   ·   ELISA TINELLI

insegnamento morale, giacché non era concepibile che il Decameron si 
concludesse nel modo, provocatorio e sconcertante, immaginato dal 
suo autore, il quale aveva suggellato la scri!ura con l’oscena metafora 
del pilliccione. Traducendo la novella di Griselda, Petrarca mirava a cor-
reggere e ribaltare il messaggio consegnato da Boccaccio al le!ore nella 
parte conclusiva della sua raccolta, nonché a rivalutare tanto il compor-
tamento della donna quanto quello del marchese di Saluzzo che il 
Certaldese già in apertura di novella aveva de"nito ma!o e bestiale 
(Petrarca, Seniles, 17.3, 38):

Hanc historiam stilo nunc alio retexere visum fuit, non tam ideo ut matro-
nas nostri temporis ad imitandam huius uxoris patientiam, que michi vix 
imitabilis videtur, quam ut legentes ad imitandam saltem femine constan-
tiam excitarem, ut quod hec viro suo prestitit, hoc prestare Deo nostro 
audeant qui, licet ut Iacobus ait apostolus “intentator sit malorum et ipse 
neminem temptet”, probat tamen et sepe nos multis ac gravibus 'agellis 
exerceri sinit, non ut animum nostrum sciat, quem scivit antequam creare-
mur, sed ut nobis nostra fragilitas notis ac domesticis indiciis innotescat. 
Abunde ego constantibus viris ascripserim, quisquis is fuerit, qui pro Deo 
suo sine murmure patiatur quod pro suo mortali coniuge rusticana hec 
muliercula passa est.

Un passaggio, questo, da cui appare chiaro che la versione latina non 
dovesse esser le!a, nelle intenzioni del suo autore, come modello di 
obbedienza coniugale ma piu!osto, allegoricamente, come una storia 
relativa al modo in cui tu!i dovrebbero sopportare le di$coltà, che 
inevitabilmente costellano l’umana esistenza, con equanimità e 
fermezza: un messaggio che, per inciso, Petrarca volle a$dare anche 
alla più fortunata delle sue opere latine, il De remediis utriusque fortunae.

La scelta, compiuta da Petrarca, d’inserire la traduzione latina di una 
novella entro una cornice epistolare fece scuola: Leonardo Bruni 
(1370-1444) dedicò a Bindaccio Ricasoli, con le!era del 15 gennaio 
1437 (secondo la datazione "orentina), la sua versione della novella 4.1, 
la fabula di Tancredi e Ghismonda, che inviò al dedicatario e commit-
tente insieme a una sua novella in volgare, la fabula di Seleuco e 
Antioco, che narra una storia d’amore di segno diametralmente oppo-
sto a quello del tragico racconto boccacciano, così da bilanciarne la 
gravità.5 La versione bruniana ebbe un notevole successo editoriale: a 

5 Cfr., a questo proposito, almeno Doglio 1975, 150-60; Martelli 1989; Branca 1990; 
Marcelli 2000; Celo!o 2024.



BOCCACCIO E LA NOVELLISTICA   ·   59

Magonza, presso Peter Schoe%er, comparve, non più tardi del se!em-
bre 1470, quella che è verosimilmente da considerarsi l’editio princeps 
del De duobus amantibus Guiscardo et Sigismunda, presto seguita da una 
nutrita serie di edizioni romane, da quella apparsa nel 1472 per i tipi di 
Adam Rot, a quella pubblicata da )eobaldus Schencbecher fra il 1472 
e il 1474, a quelle pubblicate, fra il 1473 e il 1474, da Johannes Gens-
berg e, nel 1475 circa, da Ulrich Han (Udalricus Gallus);6 negli stessi 
anni comparvero pure un’edizione polacca, probabilmente a Chełmno 
(1473/74), e un’edizione valenciana presso Lambert Palmart (ca. 
1474). All’o$cina tipogra"ca pavese di Francesco Girardenghi alcuni 
repertori (tra cui IGI 2196) a!ribuiscono un’edizione del De duobus 
amantibus apparsa il 15 o!obre 1487, sebbene il colophon del volume 
indichi la ci!à di Firenze come luogo d’edizione: se l’a!ribuzione fosse 
confermata, si tra!erebbe dell’unica opera di un umanista pubblicata a 
Pavia nel XV secolo. Nel 1475, tra l’altro, sempre presso Ulrich Han, era 
comparsa un’edizione della versione bruniana unita a taluni testi di 
Enea Silvio Piccolomini – autore egli stesso, peraltro, di un’Historia de 
duobus amantibus (1444) che molto deve alla lezione di Boccaccio7 –, 
ossia l’Epistola iuveni non esse negandum amorem, l’Epistola amatoria ad 
Lucretiam e il De remedio amoris: testi accomunati dalla forma epistolare 
e dal tema amoroso, che ben si accordavano con la traduzione della 
novella boccacciana realizzata dal cancelliere "orentino. Molte cinque-
centine riproporranno, in seguito, l’accostamento della traduzione di 
Bruni e l’Epistola ad Lucretiam di Piccolomini (spesso a!ribuita a 
Sigismondo, arciduca d’Austria, che è, in realtà, il dedicatario del testo): 
si veda, a titolo d’esempio, l’edizione apparsa a Colonia, per i tipi di 
Johann Guldenscha%, nel 1490 e, ancora, l’edizione parimenti pubbli-
cata a Colonia fra il 1499 e il 1500 da Cornelius van Zierikzee, ristam-
pata, poi, svariate volte negli anni successivi.

Sulla scorta della versione bruniana della fabula di Tancredi e 
Ghismonda, maturarono nella cornice dell’umanesimo bolognese due 
diverse e indipendenti esperienze di traduzione latina della novella 

6 La versione bruniana di Dec. 4.1 costituì, tra l’altro, il testo base per la traduzione 
tedesca della medesima novella realizzata da Niklas von Wyle e pubblicata nel 1476 a 
Ulm da Johann Zainer: cfr., a questo proposito, Pantè 2015 (sopra!u!o 107-11); per 
una panoramica generale della ricezione del Decameron in area tedesca, cfr. Rubini 
Messerli 2012 (in particolare, vol. 1).

7 Cfr. almeno Pi!aluga 2002, 267-80.



60   ·   ELISA TINELLI

decameroniana, quella in prosa di Giovanni Garzoni (1419-1505) e 
quella in distici elegiaci di Filippo Beroaldo il Vecchio (1453-1505), 
databili rispe!ivamente al 1470/80 e al 1487 circa. Figura eminente del 
panorama umanistico bolognese, Garzoni si conforma sin dalla sua 
formazione al modello di una prosa latina accurata e stilisticamente 
sorvegliata, secondo l’ideale ciceroniano, al quale costantemente si 
ispira nella propria produzione: questa rigorosa adesione al classicismo 
ciceroniano colloca Garzoni in una posizione singolare nel contesto 
culturale bolognese del tempo, contraddistinto, piu!osto, da una 
concezione della lingua latina du!ile e dinamica, come testimoniano le 
esperienze di Antonio Urceo Codro (1446-1500) e dello stesso Beroal-
do, promotori di una lingua viva, variegata e aperta alla sperimenta-
zione. Alla luce di tale posizione, risulta particolarmente signi"cativa la 
decisione di Garzoni di tradurre in latino tre novelle del Decameron: tale 
operazione, che sicuramente si inscrive all’interno dell’ampio diba!ito 
avviato dalla traduzione petrarchesca della Griselda, dove!e essere 
in'uenzata pure dal modello esemplare di Bruni, che Garzoni aveva 
conosciuto e ammirato, in gioventù, a Firenze; l’umanista bolognese, 
tra l’altro, possedeva il codice contenente la versione bruniana di Dec. 
4.1 (Bologna, Biblioteca Universitaria, ms. 313).8 Le novelle interessate 
– rispe!ivamente 4.1 (Tancredi e Ghismonda), 6.7 (Madonna Filippa da 
Prato) e 8.2 (Belcolore) – sono trasmesse dal ms. Bologna, Biblioteca 
Universitaria, 752, f. 93r-114v. Nel caso di 4.1, l’iniziativa tradu!oria – 
da collocarsi, con ogni probabilità, nella fase giovanile della produzione 
garzoniana – sembra rispondere alla volontà di confrontarsi con una 
delle forme più elevate della narrativa boccacciana, quella della novella 
tragica fondata sul nesso amore-morte. La le!era prefatoria che accom-
pagna il testo, tu!avia, lascia pure intravedere un intento autonomo: la 
traduzione, in altre parole, appare concepita come esercizio indipen-
dente, motivato da ragioni pedagogiche e morali, giacché Garzoni 
prima presenta il principe di Salerno come il supremo responsabile 
della drammatica vicenda – in quanto non s’era curato di procurare un 
marito alla "glia vedova, spingendola, così, a innamorarsi di un giovane 
di modesta condizione – e poi si abbandona a una moralistica tirata 
contro i padri moderni che, allo stesso modo, non provvedono alle 

8 Per ciò che riguarda la biblioteca di Garzoni, cfr. Manfré 1959 e 1960 e, più di 
recente, Pezzarossa 2021.



BOCCACCIO E LA NOVELLISTICA   ·   61

proprie "glie o per avarizia o per mancanza di discernimento.9 In una 
fase successiva, forse sollecitato anche dal crescente interesse dell’am-
biente bolognese per un latino espressivo e storicamente strati"cato, 
Garzoni sembra orientarsi verso la sperimentazione con testi di tono 
più leggero, come 6.7 e 8.2: la scelta ricade, dunque, su novelle margi-
nali rispe!o al canone delle traduzioni decameroniane, ma coerenti con 
il nucleo tematico della prima traduzione, ovvero la res uxoria, ora 
a%rontata da una prospe!iva più prossima al comico. I tre testi garzo-
niani si propongono come un tri!ico all’interno del quale il tema 
amoroso viene declinato secondo di%erenti gradazioni stilistiche: alto-
tragica nel Tancredi, media nella Filippa e basso-comica nella Belcolore, 
in accordo con la predilezione umanistica per la varietas. In tu!e e tre le 
versioni latine si riconosce un marcato intento didascalico, coerente sia 
con l’ispirazione pedagogico-morale che informa l’intera produzione di 
Garzoni, sia con le modalità di fruizione episodica del Decameron, le cui 
novelle o%rono spunti per ri'essioni, seppur generiche, sui comporta-
menti e le virtù femminili; sul piano linguistico, in"ne, Garzoni con-
ferma la propria adesione a un latino medio, equilibrato e misurato, 
alieno da sperimentalismi formali, ma su$cientemente du!ile da 
ada!arsi alle esigenze stilistiche e contenutistiche dei testi di volta in 
volta a%rontati.

A di%erenza delle versioni di Garzoni, che non approdarono in 
tipogra"a,10 quelle messe a punto da Filippo Beroaldo il Vecchio conob-
bero una straordinaria fortuna, prima manoscri!a e poi a stampa: nella 
princeps delle Orationes beroaldiane del 1491 e nella stampa lionese a 
opera di Jodocus Badius Ascensius dell’anno successivo, che segnò 
l’inizio della vera fortuna europea di Beroaldo,11 furono incluse la 

9 “Nam si aliquid facultatum suarum in dotem conferunt, si eos deligant iuvenes qui et 
probitate et optimis sint moribus ornati (non enim omnes a probitate abhorrent et a 
morum elegantia) non deerunt qui #lias in matrimonium ducant. Sed avaritie indulgen-
tes ac negligentie illarum dignitati atque honori minime consolunt. Eo #t ut eis ab 
homine angusti ac demissi animi pudicitia eripiatur”: si cita da Mantovani 2009, 267. 
Sull’a!enzione alla res uxoria da parte di Garzoni cfr. Delcorno Branca 2025, 87-88.

10 I testi sono modernamente editi in Mantovani 2009, cui si rimanda pure per 
un’accurata analisi del tri!ico.

11 Cfr. Severi 2015, 65-68, il quale so!olinea che l’edizione lionese, in particolare, 
riproposta da Michel di Toulouse per conto di Denis Roce a Parigi se!e anni dopo, nel 
1499, avrebbe inaugurato la straordinaria fama di Beroaldo in Francia, fungendo da 
ideale ‘archetipo’ di una nutrita serie di edizioni miscellanee comprendenti le opere 



62   ·   ELISA TINELLI

versione in esametri della canzone alla Vergine di Petrarca (i Peanes 
Beatae Virginis ex Petrarcae poemate in Latinum conversi)12 e quelle di tre 
novelle di Boccaccio, la fabula di Ghismonda e Tancredi (4.1), traspo-
sta in distici elegiaci, e le novelle di Cimone (5.1) e di Tito e Gisippo 
(10.8), trado!e invece in prosa. L’operazione beroaldiana s’inserisce 
perfe!amente nel solco della tradizione petrarchesca: le novelle 
prescelte sono, infa!i, vicine alla sensibilità umanistica, la prima per la 
sua natura tragica, le altre due per l’ambientazione antica e le tematiche 
a%rontate, rispe!ivamente l’azione nobilitante dell’amore e il potere 
dell’amicizia.13 L’editio princeps della Fabula Tancredi – testo che conobbe 
un’ampia circolazione autonoma, tanto da essere spesso additato come 
opera originale del tradu!ore14 – fu pubblicata a Bologna, da Pasquino 
de Fontanesis, non più tardi del 1487, con carme di dedica (A1r) di 
Beroaldo al giovane Annibale Bentivoglio. Tanto la dedica quanto il 
testo della traduzione sono, come si diceva, in distici elegiaci; la ver-
sione, nello speci"co, si cara!erizza per il marcato ricorso alle conven-
zioni del racconto epico latino – i frequenti riferimenti mitologici, ad 
esempio – e, so!o il pro"lo linguistico, per la presenza di numerose 
citazioni dai classici che s"dano la competenza le!eraria del le!ore e 
fanno parte di un gioco culturale assai ra$nato.15 Tali tra!i spiegano la 
grande di%usione che la traduzione beroaldiana conobbe negli ambi-
enti universitari di Lipsia e Wi!enberg, dove giunse grazie agli studenti 
che, provenienti da ogni parte d’Europa, avevano seguito a Bologna le 
lezioni di Beroaldo: a Lipsia, in particolare, essa fu pubblicata tra il 1496 
e il 1504/05 da stampatori che lavoravano prevalentemente per l’univer-
sità, come Martin Landsberg, Wolfgang Stöckel (de!o Monacensis) e 
Melchior Lo!er il Vecchio, per un totale compreso tra o!o e undici 
edizioni.16 Il testo rientrava nel canone delle opere antiche e umanisti-
che le!e nei corsi dedicati agli studia humanitatis: un contesto nel quale 

maggiori del Beroaldo professore e poeta: dal 1505 al 1519 gli Orationes et carmina 
beroaldiani furono stampati una ventina di volte, tra Parigi e Basilea, col titolo di Oratio-
nes, praelectiones et praefationes et quaedam mithicae historiae Philippi Beroaldi. Cfr., su 
questo punto, anche Baldassari 2016, 223 e 260, n. 3.

12 Per le latinizzazioni di liriche petrarchesche, si veda il capitolo del presente volume 
curato da Jacopo Pesaresi.

13 Viti 1975.   14 Severi 2015, 110; cfr. anche Branca 1990.
15 Per un’analisi complessiva della traduzione beroaldiana di Dec. 10.1 e per l’edizione 

del testo cfr. Henkel 2014.   16 Ibidem, 166-67.



BOCCACCIO E LA NOVELLISTICA   ·   63

la poesia di Beroaldo veniva evidentemente considerata un modello di 
composizione le!eraria ispirata ai classici latini, un modello che da un 
lato testimoniava l’a!ualità e l’esemplarità dell’Umanesimo italiano e 
dall’altro tra!ava uno dei temi più signi"cativi della le!eratura di tu!i i 
tempi, vale a dire il connubio di amore e morte.

La versione beroaldiana della novella di Cimone (Dec. 5.1) e quella 
del racconto di Tito e Gisippo (Dec. 10.8) sono introdo!e da un’epi-
stola di dedica a Mino de’ Rossi, senatore bolognese, "gura di primo 
piano della cerchia bentivolesca, amico e mecenate di Beroaldo; 
l’epistola è particolarmente signi"cativa per comprendere le strategie tra-
du!ive e interpretative del tradu!ore (Beroaldo, Orationes, f2r):

Iohannes Boccatius homo in lingua vernacula disertissimus centum 
fabulosas historias stilo elegantissimo composuit: ex quibus duas nos 
potissimum excerpsimus easque in Latinum sermonem nuper exercendi 
ingenii causa transtulimus. Nam quemadmodum maiores nostri ex Greco 
in Latinum et ex Latino vertere in Grecum optimum esse iudicabant […]; 
ita nobis conducibile visum est ex vernaculo vulgatoque sermone aliquid 
Mythicon historiconque convertere in Romanam linguam: ex qua conver-
sione ingenium medius"dius vegetatur, eloquutio expolitur […]. In hac 
autem interpretatione fateor me non ubique verbum e verbo sed sensum 
expressisse de sensu, quedam pretermisisse, nonnulla addidisse, eatenus ut 
decorem in translatione pro virili parte conservaremus.

Emergono, qui, non soltanto l’adesione all’aureo prece!o geronimiano 
del sensum exprimere de sensu, ma anche tu!o l’orgoglio dell’umanista 
conscio dell’importanza dell’operazione culturale svolta dalle genera-
zioni precedenti, impegnate nella translatio del patrimonio greco in 
lingua latina e nell’assimilazione di quel patrimonio da parte della 
cultura occidentale. La versione di Beroaldo nasce, dunque, dal deside-
rio di esercitare il proprio ingegno e di proporre, al tempo stesso, una 
le!ura rispe!osa dei testi di partenza e che, tu!avia, ne me!a in risalto 
taluni aspe!i, evidentemente signi"cativi per il tradu!ore: è stato 
notato,17 ad esempio, come alcuni minimi tagli o modi"che rispe!o al 
testo base apportati da Beroaldo nella versione del Cimone rispondano 

17 Baldassari 2016 (che o$re anche l’edizione critica del testo della versione beroal-
diana, messo a confronto con il testo della novella boccacciana tra!o dall’edizione 
presumibilmente adoperata dal tradu!ore, vale a dire la stampa uscita a Bologna nel 
1476 grazie a Baldassarre Azzoguidi, a proposito della quale cfr. Trovato 1991, 121).



64   ·   ELISA TINELLI

al preciso intento di accentuare l’importanza del passaggio dalla vita 
rustica a quella urbana e civile da parte del protagonista sulla scorta 
dell’innamoramento per I"genia. È questo un tema assai caro a 
Beroaldo, presente, tra l’altro, nel testo che apre la princeps delle Oratio-
nes, vale a dire l’Oratio habita in enarratione Georgici carminis atque Tran-
quilli che, se si risolve in una laus rei rusticae, propone tu!avia una 
distinzione che identi"ca vita rustica e vita urbana con due di%erenti 
età del genere umano, infanzia e maturità; alla funzione nobilitante 
dell’amore, che elimina ogni traccia di rusticitas, è dedicata, inoltre, la 
seconda orazione della raccolta del 1491, l’Oratio habita in principio 
enarrationis Propertii continens laudes amoris.

Tra le novelle del Decameron trado!e in latino, la fabula di Tito e 
Gisippo (Dec. 10.8) risulta essere la più fortunata, se si considera il 
numero di tradu!ori che la scelsero come ogge!o delle proprie rielabo-
razioni.18 La novella riceve!e veste latina probabilmente per la prima 
volta da Francesco Diedo (ca. 1435-84) il quale il 15 marzo 1470 
dedicò la sua versione (tradita dal ms. Ci!à del Vaticano, Biblioteca 
Apostolica Vaticana, Vat. lat. 5336, f. 45r-72v) a Marco Aurelio, segreta-
rio della Serenissima; segue, poi, la traduzione di Jacopo Bracciolini 
(1442-78; la novella è tradita dal ms. Firenze, Biblioteca Medicea 
Laurenziana, Plut. 89 inf. 16, f. 47r-57r, e dal ms. Roma, Biblioteca 
Angelica, 141, f. 137r-146r), approssimativamente databile tra il 1460 
(il terminus post quem viene "ssato sulla base della dedica al cardinale 
Francesco Piccolomini) e l’anno di morte del "glio di Poggio. Seguono, 
in ordine cronologico, la versione di Beroaldo, apparsa nel 1491 (Ora-
tiones, 100r-108v);19 quella di Ma!eo Bandello (1485-1561; Titi 
Romani historia) – a sua volta autore di un corpus di 214 Novelle, 
anch’esse destinate a essere trado!e in latino (cfr. in#a, §3) – che, 
consegnata alla tipogra"a milanese di Go!ardo Da Ponte nel 1509, si 
presenta, in e%e!i, come una riscri!ura della novella boccacciana carat-
terizzata dal marcato ricorso all’ampli"catio e da un rapporto creativo 
con il testo di partenza;20 ancora, fra il 1550 e il 1555 si colloca la 
versione del cardinale Roberto de’ Nobili di Montepulciano (1541-59; 
è trasmessa dal ms. Ravenna, Biblioteca Classense, 255, f. 2r-18r, con 

18 Branca 1990, 207-10.
19 Per la traduzione beroaldiana, cfr. McLaughlin 2007.
20 McLaughlin 2013; Core 2021.



BOCCACCIO E LA NOVELLISTICA   ·   65

dedica al ponte"ce Giulio III, zio dell’autore); e, in"ne, al 1580 risale la 
traduzione di Francesco Mucanzio (XVI sec.), tradita dal ms. Bologna, 
Biblioteca Universitaria, 1272, XI (16).21

Le latinizzazioni di novelle decameroniane "nora prese in conside-
razione risentono tu!e, in misura più o meno rilevante, dell’in'uenza 
del modello petrarchesco, tragico-etico, della Griselda: il criterio di 
selezione ado!ato dai tradu!ori fra XIV e XVI secolo privilegiò, infa!i, 
per lo più, le novelle pia et gravia. Il medesimo criterio determinò pure 
la scelta di altri ipotesti extra-decameroniani, come nel caso dell’Histo-
ria vera Hippolyti de Bondelmontibus et Deianirae de Bardis di Paolo 
Cortesi (1465-1510), traduzione dell’Istorie!a amorosa #a Leonora e 
Ippolito,22 reda!a sicuramente dopo il 1481, quando Lucio Fazini, il 
dedicatario, era già vescovo di Segni, dal momento che così è quali"cato 
nella prefazione alla versione, trasmessa dal ms. Firenze, Biblioteca 
Nazionale Centrale, Panc. 117 (219). E tu!avia, non è possibile trascu-
rare un’altra tendenza che, pure, fu a!iva e operante nel medesimo 
periodo, vale a dire quella delle traduzioni di novelle comiche e di be%a 
che, se non incontrarono la fortuna e la di%usione delle versioni latine 
di Dec. 4.1, 10.8 e 10.10, testimoniano comunque una particolare 
modalità di ricezione e di le!ura del testo boccacciano.23 Tale tendenza 
fu inaugurata dalla versione di Dec. 1.1 ad opera di Antonio Loschi (ca. 

21 Su queste due traduzioni di Dec. 10.8, cfr. Parma 2003, 260-62.
22 Le edizioni moderne (cfr., in particolare, Alberti, Opere volgari, vol. 3, 275-87), che 

presentano la novella con il titolo di Istorie!a amorosa "a Leonora de’ Bardi e Ippolito 
Buondelmonti, ipotizzano una sua a!ribuzione a Leon Ba!ista Alberti, benché tu!i i 
testimoni antichi, manoscri!i o a stampa, presentino il testo adespoto. L’opera è sicura-
mente anteriore al 1467, datazione di uno dei manoscri!i che la tramandano (si tra!a 
del ms. Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, Magl. XXV.626, per cui cfr. Alberti, 
Opere volgari, vol. 3, 402).

23 Il quadro sarebbe certamente più ricco se non fosse andata perduta l’unica 
traduzione integrale in latino del Decameron, compiuta dal frate francescano Antonio 
Neri di Arezzo (ca. 1380-1450), do!ore della Facoltà di Teologia di Parigi e autore di 
una vita di san Bernardino da Siena; di tale versione si servì Laurent de Premierfait 
(†1418) per realizzare la sua traduzione francese dell’opera del Certaldese (del quale 
aveva, peraltro, già trado!o il De casibus nel 1400 e, in seconda versione, nel 1409): cfr., 
a questo proposito, Bozzolo 1973, 26-27; Di Stefano 1977, 93-95; Branca 1999, vol. 1, 
13; Branca 2000, 67-68; Delcorno 2013, 162-67. Si ricordi che, tra le opere di Boccaccio, 
pure il Corbaccio fu ogge!o di un’iniziativa di traduzione latina: il veronese Antonio 
Beccaria (ca. 1400-74) realizzò tale versione a Londra fra il 1438/39 e il 1444 per il duca 
Humfrey di Gloucester (Albanese 1991).



66   ·   ELISA TINELLI

1368-1441), databile all’ultimo decennio del XIV secolo, che ebbe esilis-
sima tradizione manoscri!a.24 Giovanni Garzoni tradusse, come si è 
de!o, non solo Dec. 4.1, ma pure 6.7 e 8.2; il giureconsulto napoletano 
Paolo Marchesi (XV sec.) rese in lingua latina Dec. 2.5, la novella di 
Andreuccio da Perugia, e dedicò la versione a Gaspar Talamanca, segre-
tario regio presso la corte dei sovrani aragonesi Alfonso V e Ferdi-
nando I (de!o Ferrante);25 il "orentino Francesco Pandol"ni 
(1469/70-1520) tradusse, negli ultimi anni del XV secolo, probabil-
mente tra il 1487 e il 1488, Dec. 6.9 e 7.7: tali versioni si cara!erizzano 
per la tendenza alla sempli"cazione del testo di partenza, con l’utilizzo 
di un lessico generico e poco cara!erizzante e la conseguente perdita di 
sfumature signi"cative della densa scri!ura del Certaldese.26

Completano il quadro delle traduzioni di novelle tra!e dal Decame-
ron le versioni messe a punto da Olimpia Morata (1526-55), quelle di 
Dec. 1.1 e 1.2,27 composte probabilmente nei primi anni Quaranta del 
Cinquecento, presso la corte ferrarese di Renata di Francia, vicina a po-
sizioni riformate e eterodosse.28 Le opere della giovane Morata (Monu-
menta), esule religionis causa insieme al marito, il tedesco Andrea Grun-
thler, furono raccolte e pubblicate da un altro illustre esule italiano, il 
piemontese Celio Secondo Curione (1503-69), il quale, di stanza a 
Basilea, collaborava con lo stampatore lucchese Pietro Perna. Proprio 
Perna pubblicò, nel 1558, l’editio princeps delle opere di Olimpia 
Morata: tale edizione non conteneva le due traduzioni delle novelle 
boccacciane, che sarebbero state recuperate da Curione nel 1560 grazie 
all’aiuto di Chilian Senf (XVI sec.), ch’era stato prece!ore di Morata a 

24 Sulla Fabula Zapelleti, cfr. Albanese 1997.
25 La traduzione ci è giunta grazie a un unico testimone, il ms. Ci!à del Vaticano, 

Biblioteca Apostolica Vaticana, Barb. lat. 2323 (per una descrizione del codice cfr. 
Corfiati 2008, 294, n. 11); per le cara!eristiche e il signi#cato, anche politico, della 
versione di Marchesi, cfr. Cor#ati 2008 e La Monica 2022. A Napoli, nel giro di pochi 
anni e nel contesto della politica culturale di Alfonso il Magnanimo, il fenomeno delle 
latinizzazioni di novelle boccacciane conobbe, oltre a Marchesi, anche un altro 
testimone, vale a dire Bartolomeo Facio (ca. 1410-57), il quale tradusse Dec. 10.1 (per 
questa versione, cfr. Cor#ati 2006, ma già Braggio 1884).

26 Per queste versioni (la seconda delle quali è giunta mutila), trasmesse dal ms. 
Firenze, Biblioteca Riccardiana, 2995, cfr. Pirovano 1998a.

27 Si noti che Olimpia Morata risulta essere, allo stato a!uale delle nostre conoscenze, 
l’unica donna che abbia trado!o in latino testi volgari appartenenti al genere novellistico.

28 Cfr., a questo proposito, Pirovano 1998b.



BOCCACCIO E LA NOVELLISTICA   ·   67

Ferrara, e pubblicate nel 1562, nella seconda edizione degli Opera omnia 
della ferrarese (Morata, Opera), dedicati a Elisabe!a regina d’Inghil-
terra.29 La scelta delle novelle di Ser Ciappelle!o e di Abraam giudeo è 
particolarmente signi"cativa: le implicazioni religiose di entrambe, 
infa!i, si confacevano perfe!amente “al particolare orientamento in 
direzione riformista che la giovane aveva maturato”.30 Se Dec. 1.2 re-
stituiva il quadro corro!o e degenerato della Curia romana, in linea con 
l’anticlericalismo che Olimpia Morata aveva assorbito presso la corte di 
Renata di Francia, Dec. 1.1 toccava il tema cruciale dell’imperscrutabile 
volontà divina, e non è un caso che sopra!u!o nella traduzione di 
questo testo l’autrice apporti modi"che che possono essere interpretate 
come indizi del suo orientamento religioso "loprotestante.31 Le opere 
di Morata furono pubblicate ancora nel 1570 – l’iniziativa editoriale 
spe!ò sempre a Curione il quale, tu!avia, non poté vedere il volume, 
dal momento ch’era morto nel novembre del 1569 – e, in ultima 
ristampa, nel 1580 (Morata, Opera omnia): quest’ultima edizione è 
particolarmente interessante giacché ospita pure la traduzione latina, 
parimenti interpretabile in chiave eterodossa e "loprotestante, di sei 
novelle decameroniane (1.2, 3, 8, 9; 6.7; 10.1) ad opera di Marco Anto-
nio Paganucci (XVI sec.), importante prelato ferrarese, fratello di due 
personalità di rilievo della corte estense, Alessio e Lucio Paganucci, 
dedicatario, quest’ultimo, dell’o!ava deca degli Ecatommiti di Giraldi 
Cinzio.32

3. Oltre il Decameron

Fra Qua!rocento e Cinquecento, trasporre nel latino umanistico i 
modelli del nascente canone volgare italiano signi"cò elevarli al rango 
delle opere della classicità, dunque preservare i testi nella lingua 
perenne della cultura europea e, al contempo, so!oporli a un’opera-
zione di mediazione ideologica, stilistica e morale, garantendone, al 
tempo stesso, l’accesso a un pubblico colto e sovranazionale. Dalla "ne 
del XVI secolo, tu!avia, la pratica della latinizzazione di novelle italiane, 

29 Sulla complessa operazione editoriale orchestrata da Curione, cfr. Pirovano 1997.
30 Pirovano 1998b, 79; cfr. anche Prandi 2005.
31 Pirovano 1998b, 80-86.
32 Cfr., a questo proposito, La Monica 2021, che o$re anche il testo delle traduzioni di 

Paganucci in trascrizione moderna.



68   ·   ELISA TINELLI

nello speci"co, conobbe un rapido e quasi de"nitivo declino: un feno-
meno, questo, che non è da intendersi alla stregua di semplice contin-
genza editoriale o di ri'usso di una moda umanistica ormai esausta, ma 
come il ri'esso di un mutamento profondo dei paradigmi culturali, 
linguistici e ideologici dell’Europa moderna. Diverse sono, infa!i, le 
cause, interconnesse, che contribuiscono a spiegare questa cesura. Anzi-
tu!o, mentre resta lingua liturgica e do!a, deputata alla comunicazione 
scienti"ca, il latino conosce un progressivo arretramento come lingua 
della comunicazione le!eraria, e ciò comporta un ridimensionamento 
della sua funzione veicolare, in particolare per ciò che riguarda la narra-
tiva e i generi le!erari non specialistici, la cui nobilitazione non è più 
a$data alle traduzioni nella lingua classica. In secondo luogo, si assiste 
a una ricon"gurazione del pubblico di riferimento e dei circuiti edito-
riali. Le traduzioni latine delle novelle di Boccaccio prese in considera-
zione si rivolgevano a un’élite intelle!uale che concepiva il latino come 
chiave d’accesso alla classicità e strumento di autorità: nel momento in 
cui il pubblico della narrativa si amplia, diversi"candosi in senso sociale 
e geogra"co, la novella in volgare acquisisce autonomia e si emancipa 
dalla necessità di legi!imazione a!raverso il latino. A queste dinamiche 
si aggiunge un mutamento nei codici estetici e nei criteri morali domi-
nanti: la cultura post-tridentina manifesta una crescente inso%erenza 
nei confronti di un genere le!erario cara!erizzato da ambiguità morale, 
erotismo, ironia dissacrante e satira anticlericale.33 Se già le traduzioni 
latine umanistiche avevano spesso normalizzato o edulcorato i testi ori-
ginali – o, al contrario, erano divenute veicolo di posizioni eterodosse, 

33 I rigori della censura presero di mira non solo il se!ore biblico – se!ore editoriale di 
grande consumo – ma anche le opere le!erarie, nessun genere escluso, per quanto in 
maniera molto più subdola. Persino il primo catalogo – il più devastante tra gli Indici 
romani – registrò un numero relativamente contenuto di condanne. Dall’Indice del 
1564, più moderato del precedente, vennero depennati alcuni autori, mentre per il 
Decameron di Boccaccio fu prevista l’espurgazione. Fu sopra!u!o a partire dagli anni 
Se!anta del Cinquecento che si veri#cò un generale irrigidimento dei criteri censori e 
maturò la convinzione che la lascivia e l’oscenità, ma anche l’anticlericalismo e l’anticu-
rialismo, la commistione tra temi sacri e temi profani, l’accondiscendenza verso ogni 
tipo di pratiche magiche, che cara!erizzavano gran parte dei testi le!erari volgari, 
favorissero costumi immorali e propensioni ereticali. Sulla censura espurgatoria, cfr. al-
meno Fragnito 2015; sulle ‘rasse!ature’ del Decameron ad opera di Vincenzo Borghini e 
Lionardo Salviati, cfr. Chiecchi & Troisio 1984; Carrai & Mandricardo 1989; Chiecchi 
1992; Bernardi & Pulsoni 2011.



BOCCACCIO E LA NOVELLISTICA   ·   69

come nel caso delle versioni di Olimpia Morata e Marco Antonio Paga-
nucci –, nel contesto post-tridentino tale operazione divenne non solo 
più di$cile, ma anche meno giusti"cabile so!o il pro"lo culturale, nella 
misura in cui la novella, genere 'uido, ironico e spesso licenzioso, 
risultava poco ada!a a essere trasposta in una lingua, il latino, che nella 
cultura tardo-cinquecentesca e seicentesca veniva sempre più associata 
alla solennità, alla gravitas e alle esigenze normative dell’ortodossia 
ecclesiastica. Non è un caso che nel XVI secolo fosse pubblicata una sola 
raccolta di novelle latine, quella di Girolamo Morlini (†post 1525), 
apparsa a Napoli, presso il tipografo di origine francese Jean Pasquet de 
Sallo, con data 8 aprile 1520 (Morlini, Novellae): il volume comprende 
o!antuno novelle, venti favole e una commedia in un unico a!o. Sprov-
vista di una cornice che funga da stru!ura di raccordo tra i singoli 
racconti, la raccolta privilegia la misura breve – i materiali narrativi 
risalgono, infa!i, alla tradizione medievale dei predicatori, degli exem-
pla, dei fabliaux, riproposta in epoca più vicina a Morlini dalla facezia 
umanistica –, che comporta intrecci rido!i al minimo e rinuncia all’ap-
profondimento psicologico dei personaggi e alla de"nizione dell’am-
biente. Tali elementi, uniti alla poco consueta partizione tra novelle e 
favole e alla scelta di un latino arduo, ibrido, lontano dallo stile ra$nato 
della scuola napoletana erede del magistero pontaniano, di%erenziano 
profondamente la raccolta dal modello boccacciano, destinato a 
imporsi nella novellistica cinquecentesca, per quanto Morlini derivi da 
Dec. 9.2 la novella 40 e da Dec. 10.1, ampiamente rimaneggiata, la 
novella 5.

D’altro canto, non sarà un caso che le Novelle di Ma!eo Bandello, 
uno dei più originali e, al tempo stesso, fedeli al modello boccacciano 
tra i novellieri rinascimentali, siano l’unica raccolta a divenire ogge!o di 
traduzione latina nel XVII secolo. L’opera, pubblicata a Lucca nel 1554 
per le prime tre Parti e, postuma, a Lione nel 1573, per la Quarta, scom-
parve precocemente dal circuito editoriale italiano: in versione in-
tegrale vi riapparirà solo nel 1791/93, con l’edizione uscita a Livorno 
presso la Tipogra"a Masi, a cura di Gaetano Poggiali, so!o la falsa in-
dicazione “Londra, presso Riccardo Banker”. Fra questi estremi crono-
logici, nell’Italia del secondo Cinquecento e del primo Seicento se ne 
registra solo una residuale sopravvivenza a stampa: l’inadeguatezza 
stilistica e linguistica ripetutamente esibita dal Bandello ‘lombardo’, 
eslege nei confronti del bembismo, la frammentazione della cornice 



70   ·   ELISA TINELLI

boccacciana, la marcata spregiudicatezza morale che cara!erizza tanti 
dei casi narrati contribuiscono certamente a spiegare la poco favorevole 
accoglienza di cui le Novelle gode!ero in patria.34 Che il Bandello origi-
nale non abbia funzionato è suggerito dal fa!o che il riada!amento a 
cura di Ascanio Centorio degli Ortensi (XVI sec.), apparso a Milano nel 
1560 – una versione priva delle le!ere dedicatorie, che reca novelle 
riscri!e, selezionate e mescolate con quelle di altri autori non nominati 
–, sia l’unica edizione adoperata negli anni successivi, ad esempio da 
Francesco Sansovino (1521-83) il quale da quella prelevò venti novelle 
bandelliane per inserirle nella fortunata antologia delle Cento novelle 
scelte da i più nobili scri!ori della lingua volgare (che conobbe nove appa-
rizioni tra il 1561 e il 1619): dopo la princeps, in altre parole, sarà un 
Bandello dimidiato, sempli"cato, rivolto al grande pubblico, pronto al 
riuso da parte di poligra" e compilatori a circolare in Italia. E tu!avia, 
l’unica comparsa secentesca di questo autore sarà mediata dalla tradu-
zione latina di o!o novelle comprese nel %rasymenus di Antonio 
Bonciari (1555-1616), una raccolta di exempla storici; latinista cicero-
niano sprezzante nei confronti del volgare, noto sopra!u!o come epi-
stolografo, nella Praefatio ad lectorem che apre la raccolta, Bonciari si 
dichiara a favore della purezza della lingua latina e, tu!avia, precisa 
(Bonciari, %rasymenus, 11):

Latinum cum dico, Boccaccianum penitus excludo agreste, vulgare, 
semibarbarum. Quale videlicet adhibitum videmus in Genealogia et aliis 
opuscolis, quae Lectorem emptoremve non invenirent, nisi Latinam 
Etrusca veste mutassent.

Si ha, poi, una dichiarazione programmatica (ibidem):

Proinde venerat in mentem mihi ex centum fabulis legere circiter triginta 
honestiores melioresque (nec enim fore plures videbam, forte nec tam 
multas) easque in Latinum transferre sermonem. Fecissemque haud dubie, 
nisi temporis progressu sperassem mihi ter totidem exempla ex frequenti 
tum lectione, tum auditione suppeditatum iri: et ea forsitan Boccaccianis 
non uno veritatis, sed altero et altero iucunditatis, varietatis, admirationis 
et utilitatis nomine praeferenda.

34 Alla scarsa fortuna italiana fa da contraltare lo straordinario successo europeo di 
Bandello, per cui cfr. almeno Rozzo 1982 e Loi 2015.



BOCCACCIO E LA NOVELLISTICA   ·   71

L’esercizio versorio di Bonciari – destinato a esilissimo successo – si 
con"gura, rispe!o alle novelle bandelliane,35 come tentativo di moraliz-
zazione, a!uato mediante l’interpolazione di passi evangelici all’interno 
del testo, evidenziati nella stampa tramite l’uso del corsivo, e a!raverso 
il ricorso didascalico alla tecnica dell’ampli"catio.

Non si annoverano altri esperimenti analoghi a quello di Bonciari: 
quel particolare aspe!o dell’irradiazione del Rinascimento italiano che 
è rappresentato dalla di%usione della novella assunse rapidamente 
dimensioni europee e la circolazione dell’immaginario narrativo legato 
al racconto breve poté precocemente valersi della mediazione delle 
traduzioni nelle principali lingue europee:36 fenomeno le!erario carat-
terizzato da un rapporto stre!issimo e vitale con la realtà, la novellistica 
era destinata a divenire un “poderoso ‘capitale mimetico’ per l’immagi-
nazione, un inesauribile deposito di topoi narrativi […] a libera disposi-
zione di chi volesse riprenderli, rielaborarli, farli propri”.37

35 Si noti che un solo exemplum, 4.6, è trado!o dal Decameron (10.1), senza, peraltro, 
che il nome di Boccaccio sia citato.

36 Cfr. almeno Carrascón 2015 e Carrascón & Simbolo!i 2015.
37 Marfè 2015, 3.





La le!eratura religiosa e spirituale

Rosamaria Laruccia

1. Introduzione

La circolazione a stampa delle latinizzazioni di opere italiane di carat-
tere religioso e spirituale contribuì in modo decisivo alla loro ricezione, 
in particolare in Germania, Francia, Polonia e Inghilterra. Eventi di 
portata internazionale, quali l’apertura dei lavori del Concilio di Trento, 
la di%usione di eterodossie e la loro moltiplicazione, la nascita di ordini 
religiosi e la loro a%ermazione, costituiscono solo parte delle ragioni 
per cui il fenomeno delle traduzioni in latino di tali testi conosce 
importanti accelerazioni.

Dall’ampia produzione editoriale de"nita le!eratura religiosa o 
spirituale,1 sono stati esclusi i tra!ati a cara!ere "loso"co-speculativo e 
le edizioni di commenti alle Sacre Scri!ure: tipologie testuali larga-
mente di%use, sopra!u!o in un Cinquecento animato da un vivace 
diba!ito teologico, ma la cui natura ibrida – sospesa tra produzione 
creativa, esegesi e indagine "lologica – risulta meno pertinente rispe!o 
al taglio della presente indagine. Sono state invece accolte, a titolo 
esempli"cativo, alcune opere di cara!ere polemico e pamphle!istico, 
ma di impronta cronachistica, come quelle di Pier Paolo Vergerio, volte 
a di%ondere in forma accessibile ri'essioni su questioni di fede e 
ortodossia.

La storia delle latinizzazioni di testi religiosi è popolata da una plura-
lità di "gure e percorsi: autori, tradu!ori, editori, stampatori, dedicatari 
che operavano in reti transnazionali di produzione e di%usione. Analiz-
zare tali dinamiche signi"ca restituire alla ricezione della le!eratura 
italiana di argomento religioso la sua "sionomia intrinsecamente molte-
plice, sfuggente a ogni tentativo di de"nizione univoca o di riduzione a 
un canone prestabilito.

1 E che sarebbe forse da de#nire “studi sacri”, secondo la de#nizione tiraboschiana ri-
presa da Ge!o 1967, 161.



74   ·   ROSAMARIA LARUCCIA

2. Il Trecento e il Qua!rocento: due casi di studio

Il periodo a cavallo tra Tre e Qua!rocento vede l’assoluta preminenza 
dell’Italia come sede di elaborazione e, spesso, di stampa di traduzioni 
in latino di testi religiosi, fenomeno poi destinato a estendersi, nel 
Cinquecento, al resto d’Europa. Circolano, ad esempio, latinizzazioni di 
opere di Ambrogio da Siena (XIV-XV sec.), come la Vita di San Nicolò da 
Tolentino (Vita Sancti Nicolai de %olentino, Macerata, Sebastiano Marti-
nelli, 1592), l’autotraduzione della Quadriga Spirituale di Niccolò da 
Osimo (1370-1465) assieme alla traduzione del suo Compendio de 
salute,2 lo Specchio della fede di Roberto Caracciolo (1425-95) in tradu-
zione parziale,3 la Predica della necessità delle opere nostre et del loro 
merito di Callisto da Piacenza (il De necessitate bonorum operum esce a 
Ingolstadt, per Weissenhorn, nel 1541), la canzone Maria Verzene bella 
di Leonardo Giustinian (1388-1446) trado!a da Giamba!ista Pallavi-
cino ($. 1435-66) e inclusa nella sua Historia $endae Crucis (1477),4 o 
ancora Le se!e armi spirituali di Caterina da Bologna (1413-63), la cui 
traduzione di Giovanni Antonio Flaminio (1464-1536) è stampata a 
Bologna nel 1522.

Tra gli autori più trado!i tra XIV e XV secolo spiccano le "gure di una 
mistica e insigne teologa e di un famoso predicatore del popolo. Anzi-
tu!o Caterina da Siena (1347-80) e il suo Libro di divina do!rina, poi 
noto come Dialogo della divina provvidenza, di cui si conoscono tre 
versioni latine successive alla sua morte nel 1380, realizzate per facili-
tarne il processo di canonizzazione.5 La prima traduzione, incompiuta, 
si deve a Raimondo da Capua (ca. 1330-99), una seconda è da a!ri-
buire al notaio Cristoforo di Gano Guidini (ca. 1345-1410), mentre la 
terza venne commissionata dal monaco senese Stefano Maconi (1347-
1424) a un anonimo frate certosino, per essere poi continuata da 
Maconi stesso nel 1419. Di queste tre traduzioni, solo l’ultima ebbe 
fortuna a stampa. La prima edizione, pubblicata nel 1496 a Brescia per i 
tipi di Bernardino de Misintis, si apre con un’epistola di dedica 
dell’umanista bresciano Marco Civile (1463-1514), curatore dell’edi-

2 Non si conoscono edizioni a stampa di tali opere; tu!avia la versione latina (Quadriga 
li!eralis) sembra realizzata con l’intento di correggere e ampliare la versione in volgare: 
cfr. Mancini 2023, 103.   3 Mariani 2022, 358.

4 Amorino 2024; il testo è pubblicato in Giustinian, Latinizzazione.
5 Nocentini 2015, 666-68; Nocentini 2023, 126.



LA LE&E#TU# RELIGIOSA E SPIRITUALE   ·   75

zione, a Paolo Sancho d’Aragona, epistola in cui si ri'e!e sulla necessità 
di leggere opere tanto ispirate, nonostante lo stile poco adorno della 
resa latina, esemplata sul volgare usato dalla Santa (Caterina, Dialogus, 
aiir-aivr). La traduzione, anche se non viene esplicitamente indicato, è 
proprio quella di Maconi, che nell’edizione "gura come autore di 
un’epistola latina a Tommaso da Siena (forse Tommaso Ca%arini: 
ibidem, aivr-biv). L’epistola, che non compare in altri testimoni della 
traduzione di Maconi, è seguita da alcuni versi del ponte"ce Pio II 
dedicati alla lode della vergine senese (ibidem, ziv-ziir). L’incunabolo si 
rivela così non una semplice edizione in latino del Dialogo, ma un vero e 
proprio apparato di fonti cateriniane, allestito con l’intento di di%on-
derne la fama di santità a livello europeo.

Una seconda edizione del dialogo in latino è stampata presso Ingol-
stadt per i tipi di David Sartorius nel 1583. Lo stampatore è a!ivo sul 
fronte delle opere religiose come a!esta l’edizione, nel 1586, delle 
Disputationes di Roberto Bellarmino (1542-1621) e della latinizza-
zione, nel 1594, del Tra!ato delle immagini sacre di Gabriele Paleo!i 
(1522-97).6 Nell’epistola prefatoria Sartorius a%erma di essere stato 
spinto all’impresa dall’amico Giovan Francesco Bonomi (1536-87), 
vescovo di Vercelli, che possedeva un esemplare dell’edizione bresciana 
delle opere della Santa e vi aveva riscontrato così tanti errori da solleci-
tare una nuova edizione (Caterina, Dialogi, 2r-v). La stampa tedesca è 
arricchita da alcune orazioni latine di Luis de Granada (1504-88) e 
dall’epistola di Marco Civile già citata; manca invece l’epistola a Tom-
maso da Siena, mentre, nell’epigrafe del frontespizio, la traduzione è at-
tribuita a Raimondo da Capua invece che a Maconi, forse perché nella 
stampa bresciana il nome del tradu!ore non era indicato chiaramente.

Oltre a Caterina da Siena, grande fortuna in traduzione latina ha 
anche Girolamo Savonarola (1452-98). Tra le più celebri opere in 
traduzione si annovera il Tractato contra li astrologi (ca. 1497), volto in 
latino dal domenicano Tommaso Boninsegni (1531-1610) nell’Opus 
eximium adversus divinatricem astronomiam, pubblicato a Firenze nel 
1582 per Maresco!i. Boninsegni si ritaglia, nella le!era prefatoria, un 
breve spazio per spiegare la "nalità della sua traduzione: liberare dalle 
tenebre l’opera savonaroliana per riabilitarne, contemporaneamente, 
l’autore (Boninsegni, Opus, a2r-a3r).

6 In proposito cfr. il capitolo di Giacomo Ventura in questo volume.



76   ·   ROSAMARIA LARUCCIA

Di Savonarola sono latinizzati ancora il Tractato dell’humilità (1492) 
– l’Epistola de humilitate e vernaculo sermone in Latinum conversa da 
Girolamo Benivieni (1453-1542) esce a Firenze nel 15097 –, le Prediche 
sopra Ruth e Michea (1497) – le Homiliae in totum libellum Ruth, ac in 
totum Michaeam del predicatore Alfonso Muñoz de Tevar (XVI sec.), 
traduzione piu!osto fedele delle prime ventidue delle ventinove predi-
che savonaroliane, sono pubblicate a Salamanca, da Juan de Canova, nel 
1556, e poi ristampate nel 1560 e nel 15768 –, il commento al Salmo 50, 
con'uito nella Dominicae precationis explanatio stampata da Sébastien 
Gryphe a Lione nel 1530,9 e il sermone Sopra la natività del nostro 
signore Iesu Christo (Sermo in vigilia Nativitatis Domini), trado!o dal 
francese Bartolomeo Meduna (†1618), stampato a Londra nel 1509 e 
poi a Parigi nel 1510.10

3. Il Cinquecento

Nel Cinquecento, anche in ambito le!erario, il panorama culturale eu-
ropeo fu profondamente segnato della fra!ura dell’unità religiosa. Tale 
ro!ura portò in super"cie, nel diba!ito "loso"co e teologico, istanze già 
da tempo presenti in forma latente, che trovarono nuovo impulso grazie 
allo sviluppo delle pratiche "lologiche: queste, infa!i, rendevano possi-
bile un accesso dire!o alle verità di fede contenute nelle Sacre Scri!ure 
senza la mediazione ecclesiastica. Proprio in questo secolo si manifesta-
rono, nel discorso religioso e le!erario, le spinte centrifughe ed etero-
dosse della renovatio, e quelle centripete e conservatrici della reformatio. 
Anche lo scenario delle traduzioni e delle scelte linguistiche operate da 
autori e tradu!ori reca traccia di tale dicotomia, rappresentando, da una 
parte, lo strumento con cui i riformati italiani o i loro sostenitori cerca-
vano di raggiungere un più vasto pubblico di le!ori con la propria 
propaganda religiosa, dall’altra, il ‘braccio armato’ della Controriforma, 
intenta a ricondurre nei ranghi tanto gli intelle!uali quanto i fedeli, con 
particolare a!enzione anche agli strati sociali più umili.11

7 Rozzo 2001, 22; sul tradu!ore cfr. Zorzi Pugliese 1996.         8 Ridol# 1939, 146.
9 Si tra!a di una miscellanea di testi devozionali, alcuni anonimi, ristampata numerose 

volte dal 1530 al 1546: cfr. Dall’Aglio 2006, 180-86.
10 Ibidem, 169-70. Sulle autotraduzioni di Savonarola cfr. Sprea#co 2025.
11 La bibliogra#a sul tema è ricca di contributi: un’o!ima sintesi è in Prosperi 1993 e 

Tateo 1997.



LA LE&E#TU# RELIGIOSA E SPIRITUALE   ·   77

3.1. L’arma della parola: la le!eratura della Controriforma

Tra i titoli della produzione le!eraria legata alla Controriforma e all’or-
todossia, troviamo opere divenute best sellers, più volte stampate, anche 
in veste latina: le traduzioni delle Meditationi sopra i misterii della passione 
et resurre!ione di Christo N. S. e del Breve tra!ato del sacramento della 
penitenza (entrambi apparsi nel 1586) del gesuita Vincenzo Bruno 
(1532-94) escono per la prima volta a Colonia per Arnold Mylius – le 
Meditationes nel 1597 nella traduzione di Henricus Putzius (n. 1542), e 
il Brevis tractatus de sacramento poenitentiae nel 1599 in versione anoni-
ma – e sono più volte riedite nel corso del Seicento; il Comba!imento 
spirituale (1589) del teatino Lorenzo Scupoli (1529-1610) è trado!o 
dal tedesco in latino con il titolo Pugna spiritualis da Jodocus Lorich 
(†1613) e stampato a Friburgo da Böckler nel 1599 e in questa versione 
riproposto nel corso del Seicento, anche se, insoddisfa!o di tale latiniz-
zazione, il chierico veronese Olimpio Maso!i (XVI-XVII sec.) – anche 
tradu!ore in francese del testo di Scupoli – pubblica a Bassano, nella se-
conda metà del XVII secolo, un’altra versione latina modellata sull’origi-
nale italiano; e ancora le istruzioni dedicate rispe!ivamente alla comu-
nione e alle vedove scri!e da Fulvio Androzzi (1523-75) e incluse nelle 
sue Opere spirituali (1588), ovvero le Considerationes de #equentanda 
communione (Magonza, Albin, 1598 e Colonia, Henning, 1612) e lo 
Speculum viduitatis (Colonia, Henning, 1612).

In latino appaiono presto anche le opere di Girolamo Panigarola 
(1548-95), a partire dalla sua raccolta di Le!ioni sopra dogmi, declamate 
per la quaresima del 1582, e stampate nel 1584 in contemporanea a 
Torino e Ferrara per contrastare le do!rine calviniste.12 La frequente 
presenza all’interno del testo di passi biblici commentati in volgare co-
strinse Federico Borromeo, amico di Panigarola, a vietarne la circola-
zione in territorio lombardo, almeno "nché non venne prodo!a la 
versione latina, rivista e corre!a dall’autore, intitolata Disceptationes 
Calvinicae, pubblicata nel 1594 a Milano per Paci"co Da Ponte.13 Il tra-
du!ore è Giovanni Tosi (1528-1601), rinomato classicista che, nella 
dedica a Clemente VIII, a%erma di esser stato sollecitato a tal lavoro 
proprio da Borromeo (Tosi, Disceptationes Calvinicae, A2r-A4v). 
All’ambiente tedesco sono da ricondurre invece le Conciones quadrage-
simales, precoce latinizzazione delle Prediche quadragesimali (1597), 

12 Giombi 2017.   13 Fragnito 2003, 135-37.



78   ·   ROSAMARIA LARUCCIA

comparsa a Magonza nel 1602, per Johann Albin: il tradu!ore è Anto-
nius Kerbeckius (1584-1614), agostiniano avverso al pensiero calvini-
sta, come emerge dal suo Colloquium inter quendam calvinistam (1602) 
stampato dal medesimo Albin. A Colonia, rispe!ivamente nel 1605 e 
nel 1612, escono invece due edizioni della medesima anonima tradu-
zione del libello pedagogico Modo di comporre una predica (tre edizioni 
in volgare nel 1584): la prima, Rhetorica ecclesiastica sive de modo compo-
nendae concionis libellus, è stampata da Nikolaus Honthemius; la 
seconda, pubblicata da Johann Crithius, "gura invece in una raccolta di 
oratoria ecclesiastica dal titolo Rhetoricae ecclesiasticae sive de ratione 
componendae concionis libri tres, che comprende anche il De oratione 
concionandi di Francesco Borgia (1510-72) e l’Ars concionandi di 
Giovanni di Gesù Maria (1564-1615). L’edizione latina è priva della 
dedica che Panigarola aveva predisposto e dell’avvertenza al le!ore e 
manca di indicazione del tradu!ore, come di indici e dediche. L’edi-
zione del 1612 ripropone pedissequamente il testo del 1605 già privo di 
indicazione sul tradu!ore, con"gurando l’impresa come "nalizzata alla 
produzione di consumo di un semplice testo dal taglio dida!ico.

Tra gli autori italiani trado!i in Europa nel Cinquecento vi è anche 
Cornelio Musso (1511-74), rappresentante del rinnovamento dell’ora-
toria sacra. La traduzione latina della sua silloge di Prediche (in edizione 
completa nel 1588) è pubblicata a Colonia nel 1594, da Gervinio Cale-
nio con i torchi della famiglia Quentell, nella traduzione di Michael Ab 
Isselt (Conciones evangeliorum).14 Frequenti sono le iniziative tradu!o-
rie che vedono la collaborazione di Ab Isselt con gli editori e stampatori 
di Colonia: tra 1587 e 1589, ad esempio, vedono la luce tre edizioni 
consecutive di opere del domenicano Luis de Granada, trado!e dallo 
spagnolo in volgare e da qui in latino (Dux peccatorum, Flores, Introduc-
tionis ad symbolum "dei, quest’ultima non trado!a però da Ab Isselt). 
Per quel che riguarda la traduzione dell’opera di Musso, la dedica al 
vescovo della diocesi di Würzburg Julius Echter von Mespelbrunn, 
uomo della controriforma in Germania, si rivela utile per chiarire il 
signi"cato da a!ribuire alla traduzione. Ab Isselt, invitato dall’editore a 
tradurre l’opera, si so%erma sul potere della predicazione come argine 
alla deriva corro!a del mondo, e ragiona sulla potenza regolatrice della 
lingua e della parola (“benedictas praedicantium linguas nobis in reme-

14 Wegele 1881, 641.



LA LE&E#TU# RELIGIOSA E SPIRITUALE   ·   79

dium relictas”: Ab Isselt, Conciones evangeliorum, a3r), partendo da 
esempi tra!i da fonti classiche quali Esiodo, Eschine, Demostene, Cice-
rone "no a giungere al Vangelo. Il lungo excursus serve ad Ab Isselt per 
spiegare la scelta di tradurre i testi di Musso, autore la cui fama è arri-
vata in tu!a Europa nonostante l’utilizzo del volgare. Oltre che dall’epi-
stola nuncupatoria, la traduzione è introdo!a anche da un pro"lo bio-
gra"co di Musso – che il tradu!ore a%erma essere modellato sulla bio-
gra"a scri!a da Giuseppe Musso (ibidem, a7r) – e da una seconda bio-
gra"a a!ribuita a Bernardino Tomitano.15

Una seconda traduzione, questa volta parziale, di alcune prediche di 
Musso vede la luce nel 1618, sempre a Colonia, con il titolo Chrysostomi 
Italorum conciones e l’a!ribuzione a Philip Bosquier (ca. 1561-1636).16 
La latinizzazione esce per i torchi di Johann Crithius, a cui si deve anche 
la stampa del Peregrinus Lauretanus (1612), traduzione dal francese in 
latino del Pélerin de Lorète (1604) del gesuita Louis Richeome (1544-
1625), e delle Conciones de quatuor homini novissimis (1609), versione 
dall’italiano in latino delle Prediche sopra i qua!ro novissimi (1593) di 
Gabriele Inchino (†1608) realizzata da Antonius Dulcken (XVII sec.). 
L’epistola al le!ore delle Chrysostomi Italorum conciones si con"gura co-
me spazio extradiegetico e apologetico, in cui Bosquier lamenta il fa!o 
che molte delle sue opere, per via delle continue oscillazioni del cogno-
me e per la confusione generata dalla sovrapposizione con altri, non gli 
vengono a!ribuite corre!amente (Bosquier, Chrysostomi Italorum con-
ciones, A3v-A7r). L’edizione accoglie al suo interno le sole conciones di 
commento al Magni"cat, estrapolate dalla più ampia edizione delle pre-
diche di Musso e speci"catamente dedicate a temi mariani.17

3.2. Tra vis polemica e ritorno alle Sacre Scri!ure: 
la le!eratura della Riforma

Gli autori italiani vicini alla Riforma – o fautori di una riforma interna 
della Chiesa – sono numerosi e la loro produzione le!eraria fu spesso 
trado!a in latino allo scopo di ampli"carne di%usione e portato ideolo-
gico. Inoltre, molti di questi autori presero parte a!iva, o almeno colla-

15 Nel margine destro del titolo della biogra#a si legge “ex libro primo suarum concio-
num”, forse in riferimento al fa!o che l’elogio di Tomitano è pubblicato, per la prima 
volta, nel Primo libro delle prediche di Musso del 1554: cfr. Girardi 1995, 7.

16 De Seyn 1936.   17 Si vedano Poppi 1966; Testi mariani.



80   ·   ROSAMARIA LARUCCIA

borarono, al processo di latinizzazione, segno evidente che la scelta 
della lingua non rispondeva soltanto a esigenze culturali, ma rivestiva 
anche un signi"cato politico. L’adozione del latino, lingua dell’istitu-
zione ecclesiastica, implicava l’intenzione di instaurare con essa un 
dialogo – o un confronto – su un piano di pari autorevolezza. Le latiniz-
zazioni dimostrano come l’alternanza tra latino e volgare, considerate 
comunemente ‘lingue u$ciali’, rispe!ivamente, del ca!olicesimo e del 
protestantesimo, vada ampiamente riconsiderata nei termini di conti-
nui, talvolta anche provocatori, scon"namenti. Ne sono una dimostra-
zione nomi molto noti del panorama eterodosso italiano, a partire da 
Bernardino Ochino (1487-1564), anche tradu!ore in volgare del 
Pasquillus extaticus di Celio Secondo Curione (1503-69). Il catalogo 
delle opere ochiniane trado!e, molto ampio e diversi"cato nei luoghi di 
stampa, dimostra che tale impresa culturale era alimentata dai suoi 
spostamenti in Europa. A partire dal 1544, sono pubblicati in latino 
sermoni, dialoghi e tra!ati, tra cui diversi trado!i da Celio Secondo 
Curione e sopra!u!o da Sebastiano Castellione (1515-63): al primo 
sono ascrivibili i Sermones tres, stampati a Basilea da Oporino nel 1550 
insieme con il De amplitudine di Marsilio Andreasi (XV sec.); al secondo 
la latinizzazione degli Apologi (Ginevra, Gerard, 1551), dei Labyrinthi 
de Libero aut Servo arbitrio e del Liber de Corporis Christi praesentia in 
coenae sacramento (entrambi pubblicati a Basilea, da Pietro Perna, nel 
1561) e dei Dialogi XXX (sempre per Perna nel 1563). Alcune latinizza-
zioni di opere di Ochino sono invece da a!ribuire a Taddeo Duno 
(1523-1613), medico locarnese, ossia De Purgatorio dialogus e Syncerae 
et verae doctrinae de coena Domini (opere uscite entrambe a Zurigo, per i 
Gessner, nel 1556). La statura intelle!uale dei tradu!ori di Ochino 
conferisce alle opere latinizzate una "sionomia peculiare: esse non solo 
si ammantano di una rinnovata e ra$nata classicità, ma ri'e!ono 
altresì, nella resa linguistica, le istanze speculative degli stessi tradu!ori. 
Questi ultimi, scegliendo di farsi interpreti del pensiero riformato 
ochiniano, vi inscrivono, mediante l’a!o tradu!ivo, anche una parte del 
proprio pro"lo ideologico e spirituale.

Tra gli autori ‘latinizzati’ vi sono anche personaggi vicini alle istanze 
degli ‘spirituali’, che promuovono una ri'essione su una riforma della 
Chiesa dal suo interno. Si pensi ad esempio a Gasparo Contarini (1483-
1542), le cui le!ere sul libero arbitrio (a Vi!oria Colonna, 13 novembre 
1536) e sulla predestinazione (a La!anzio Tolomei, 12 giugno 1537) 
sono trado!e in latino da un anonimo e pubblicate come autonomi 



LA LE&E#TU# RELIGIOSA E SPIRITUALE   ·   81

brevi tra!ati, De libero arbitrio e De praedestinatione, all’interno degli 
Opera omnia di Contarini (Parigi, Sébastien Nivelle, 1571), a cura del 
nipote Luigi (1536-97);18 o si pensi ancora a Ludovico Beccadelli 
(1501-72), autore della Vita del cardinale Reginaldo Polo, trado!a in 
latino dall’ecclesiastico ungherese András Dudith-Sbardellati (1533-
89).19 Vicino alle istanze di una riforma dall’interno è anche Marcanto-
nio Flaminio (1498-1550, peraltro autore di latinizzazioni di versi di 
Petrarca),20 del quale vennero trado!e in latino alcune le!ere che tocca-
vano temi sco!anti per il diba!ito religioso del tempo, sopra!u!o dopo 
l’avvicinamento di Flaminio al circolo di Juan de Valdés nel 1541. La 
traduzione è da a!ribuire ad un personaggio noto del panorama 
riformato tedesco, Joachim Camerarius (1500-74),21 che nel 1571 
pubblica per lo stampatore Dietrich Geralch di Norimberga le Epistolae 
aliquot de veritate doctrinae eruditae et sanctitate religionis (Flaminio, 
Epistolae). Si tra!a di una selezione, inserita in un denso pro"lo biogra-
"co di Flaminio, di le!ere scri!e in volgare, intervallate da altre fonti 
sulla sua vita, come due le!ere di Reginald Pole che avvisa Pietro 
Ve!ori della morte del poeta. L’a!enzione di Camerarius è rivolta sia 
all’esempio di moralità o%erto da Flaminio, sia al suo stile elegantis-
simo, evidente anche nella prosa volgare, per quanto minoritaria nella 
produzione dell’autore.

Chi invece si servì in prima persona delle traduzioni in latino per 
veicolare istanze di polemica religiosa fu Pier Paolo Vergerio il Giovane 
(1498-1565), tra i più proli"ci autori della Riforma. A seguito della 
svolta ‘protestante’, Vergerio conobbe una straordinaria fortuna come 
autore di testi propagandistici, in forme più che altro brevi: epistole, 
pamphlet e commenti.22 Egli scelse di continuare, anche dopo la fuga, a 
scrivere in volgare la maggior parte delle proprie opere per mantenere i 
rapporti con l’Italia, mentre si servì di tradu!ori d’eccezione, pubbli-
cando quasi sempre a brevissima distanza dalle prime versioni in 
italiano, per divulgare la propria produzione presso la Svizzera e la 
Germania riformata.23

18 Sgarbi 2020.
19 Per questo testo cfr. il capitolo di Elisa Tinelli sulla storiogra#a in questo volume.
20 In proposito cfr. il capitolo di Jacopo Pesaresi sulla lirica in questo volume.
21 Baron 1978; indicazioni sull’edizione in traduzione latina in Ferroni 2018, 247-51.
22 Sulla produzione di Vergerio sono fondamentali i contributi di Cavazza 1991 e di 

Caravale 2003, 49-61.   23 In proposito si veda Pierno 2018.



82   ·   ROSAMARIA LARUCCIA

Strumento fondamentale per indagare la corposa produzione di 
Vergerio è il catalogo elaborato da Hubert (1893), che censisce circa 
150 titoli, a cui andrebbero sommate le traduzioni e i rifacimenti, 
sopra!u!o negli anni dopo l’allontanamento dall’Italia (1549-65). 
Prima della fuga, Vergerio aveva pubblicato solo qua!ro libri in latino, 
tre dei quali tra 1523 e 1528, mentre negli anni di Basilea (1549-50) 
arrivò a pubblicare quaranta titoli.24 Le opere composte negli anni 
dell’esilio vennero pensate per la Riforma in Italia, a cui l’autore conti-
nuò ad interessarsi "no alla "ne. Egli stesso si premurava di distribuire i 
suoi testi agli amici, sopra!u!o nelle province orientali del nord-Italia, 
s"dando le autorità veneziane. Tra gli altri, Vergerio tradusse da sé La 
sontuosissima festa fa!a in Roma per la coronatione di papa Giulio Terzo 
(1550), con il titolo Qua pompa et magni"centia Iulius III. Pont. Roma-
nus coronatus est (1551),25 e un’epistola indirizzata al re di Inghilterra 
Edoardo VI, pubblicata in volgare e in traduzione nel 1550;26 è invece 
a!ribuito a un “Ludovicus eius nepos” il De idolo lauretano (1554), 
traduzione del Della camera et statua della madonna chiamata di Lore!o, 
la quale è stata nuovamente difesa da Fra Leandro Alberti Bolognese e da 
papa Giulio III con un solenne privilegio, stampato quello stesso anno: 
l’edizione reca traccia dell’interesse di Vergerio per il Petrarca antiro-
mano, come emerge dalla presenza di una traduzione in latino di Rvf 
138 (Vergerio, De idolo lauretano, B3v-B4r).

Tra le opere vergeriane più diba!ute e famose sono da annoverare 
gli scri!i sulla morte di Francesco Spiera (1502-48),27 avvocato calvini-
sta morto in seguito all’abiura, personaggio fondamentale perché 
Vergerio maturasse l’idea di lasciare l’Italia e trasferirsi nei Grigioni. 
Questi compose due opere di%erenti sul caso Spiera. Il primo è un testo 
pubblicato senza alcuna indicazione di autore, luogo e data di stampa, 
ma riconducibile al 1548: si tra!a di una breve raccolta di sei epistole, 
inviate da Vergerio nel novembre 1548 da Padova,28 intitolata Francisci 
Spierae Civitatulani horrendus casus. La traduzione di questi testi 

24 Cavazza 1997, 273-74.
25 Hubert 1893, 224-25, e Cavazza 1991, 42.   26 Hubert 1893, 276-77.
27 Sulla vicenda cfr. Comba 1872 e Prosperi 2000, 102-22.
28 È lo stesso Vergerio a confermare la notizia della traduzione nel suo scri!o Il cata-

logo de’ libri, E3r: “Ma tra le altre cose [Curione] ha trado!o in latino le cinque le!ere 
che in materia del disperato di Padova io de!ai in volgare ad un mio nipotino che le 
scriveva e vi ha aggiunto una prefazione e certe gloselle”.



LA LE&E#TU# RELIGIOSA E SPIRITUALE   ·   83

sembrerebbe dunque da a!ribuire a Celio Secondo Curione, che "rma 
un’epistola proemiale al le!ore in cui, in poche pagine, si so%erma 
sull’importanza di recare al pubblico la verità su una triste pagina della 
storia recente (Vergerio, Francisci Spierae casus, a2r). Il punto di vista di 
Vergerio appare sostanzialmente di%erente da quello del curatore 
dell’opera: il vescovo riteneva di dover celebrare la misericordia di Dio, 
pronta a perdonare l’errore dell’uomo se questi si redime, come aveva 
fa!o Spiera pentendosi di aver abiurato tanto da morirne, mentre 
Curione, anche in altre sedi, pare invitare ad un a!eggiamento nicode-
mitico.29 I rapporti tra Curione e Vergerio non furono, difa!i, sempre 
o!imi. Sono ben noti il giudizio del primo sul secondo, le cui opere 
giudicava “leggere”,30 e la ro!ura tra i due avvenuta con la pubblica-
zione, nel 1554, del De amplitudine beati regni Dei di Curione in cui, 
secondo Vergerio, erano contenute ripetute negazioni della divinità di 
Cristo.31

Una seconda opera di Vergerio in merito al caso di Spiera è pubbli-
cata nella Francisci Spierae […] in horrendam incidit desperationem histo-
ria, opera apparsa a Basilea, per Oporino, nel 1550. L’edizione, allestita 
per le cure di Curione, che so!oscrive due prefazioni al le!ore, è una 
miscellanea di contributi di diversi autori,32 con visioni anche discor-
danti sul tema, e accoglie non solo le sei le!ere vergeriane già incluse 
nel precedente libello, ma anche un testo nuovo, dal titolo In Francisci 
Spierae casum Apologia, una breve epistola inviata da Vergerio al su%ra-
ganeo del vescovo di Padova, Giacomo Rota (23 dicembre 1548) e che 
Curione stesso riba!ezzò Apologia.33 Il tradu!ore in questo caso è Fran-
cesco Negri, celebre autore della Riforma, anch’egli legato a Oporino 
per la stampa della propria Tragedia del libero arbitrio (1546), di cui 
procurò anche un’autotraduzione latina, uscita nel 1559 a Ginevra per 
Jean Crespin.34 In entrambi i casi, i testi originali di Vergerio in volgare 

29 Su questo aspe!o della propaganda di Curione si veda Felici 2012, 141-51.
30 Perini 2002, 101.
31 Cantimori (1939) 1992, 188-204.   32 Ibidem, 91.
33 Nel 1551 viene pubblicata a Poschiavo, da Dol#no Landol#, La historia di M. France-

sco Spiera, il quale per havere in varii modi negata la conosciuta verità dell’Evangelio, cascò 
in misera disperazione, in cui per la prima volta compare a stampa la versione originale e 
in volgare dell’epistola a Rota (15v-25r).

34 Negri tradusse in latino diversi testi, tra cui anche i Commentari delle cose de’ Turchi 
di Paolo Giovio: in proposito cfr. il capitolo di Elena Santagata in questo volume.



84   ·   ROSAMARIA LARUCCIA

dove!ero forse pervenire a Curione e Negri in forma manoscri!a, dal 
momento che non se ne conoscono edizioni a stampa.

Tra gli autori italiani di opere religiose e spirituali il cui corpus, anche 
solo parziale, venne so!oposto a traduzioni in latino c’è anche Fausto 
Sozzini (1539-1604),35 prosecutore ideale del pensiero dello zio Lelio,36 
che dal 1575 si muove tra Basilea e la Polonia, dove rimane "no alla 
morte, in conta!o con la nutrita comunità di italiani lì presente, legata 
all’ecclesia minor (ramo antritrinario della chiesa riformata, svincolatasi 
dai calvinisti). Già negli anni precedenti alla fuga Sozzini aveva compo-
sto un testo, in lingua volgare, noto solo tramite la sua traduzione in 
latino, dal titolo De sacrae scripturae auctoritate, a cui lavorò contempo-
raneamente all’Explicatio primi capitis Iohannis, elaborata su alcune 
carte superstiti dello zio, tra Zurigo e Basilea, nel 1562.37 Da 
quest’opera emerge la forza dell’educazione "lologica, tu!a umanistica, 
che Sozzini aveva ricevuto nei primi anni tra Siena e Bologna, poiché 
egli si riferisce all’incontrovertibile verità delle Sacre Scri!ure proprio 
con argomenti "lologici, considerando dunque la sacralità e la veridicità 
dei testi, secondo un’analisi che tocca i temi dell’autorialità, dell’auten-
ticità e della coerenza interna del testo. La prima edizione del De sacrae 
scripturae auctoritate è del 1588, ma esce a nome di un gesuita, Dome-
nico Lopez;38 nel 1611 segue una seconda edizione pubblicata a Stein-
furt, in Renania, introdo!a da un’epistola prefatoria del tradu!ore 
Conrad Vorstius (1569-1622); una terza edizione, sempre nel mede-
simo 1611, viene pubblicata a Rakòw per i tipi di Sebastian Sternacki, 
che nel 1618 stampa anche l’Explicatio.39 L’edizione Sternacki del De 
sacrae scripturae auctoritate include anche una Summa religionis Christia-
nae che, secondo quanto si legge sul frontespizio, è fru!o di un simile 
processo di traduzione, sebbene non venga esplicitato il nome del 
tradu!ore o del curatore della versione latina. In mancanza del testo 
volgare originale, l’unico modo per indagare la traduzione andata a 
stampa nel 1611 è ragionare sull’edizione del 1588 e ri'e!ere sulla 

35 Cantimori (1939) 1992, 500.   36 Ibidem, 360.
37 Cfr. Marche!i 2005 e l’edizione di Sozzini & Sozzini, Explicationes.
38 Poche informazioni su questa edizione in Scribano 2011, 133; Knij$ & Visser 2004, 

16, hanno avanzato l’ipotesi che l’opera sia stata pubblicata a Basilea.
39 Swiderska 1982. L’edizione Sternacki del De sacrae scripturae auctoritate, e non 

l’Explicatio (come suggerito in Sozzini & Sozzini, Explicationes, LXXVI) è dunque la 
prima opera andata a stampa con chiara indicazione del nome di Sozzini.



LA LE&E#TU# RELIGIOSA E SPIRITUALE   ·   85

"gura di Sternacki e sui suoi collaboratori, a!ivi sul fronte di altre 
edizioni di opere di Sozzini in Polonia. Un primo dato di rilievo rispe!o 
alla scelta del luogo di stampa riguarda la fortuna del pensiero antitrini-
tario a Cracovia e nel resto del Regno, negli anni di permanenza di 
Sozzini: la Polonia era stata infa!i fondamentale per lo sviluppo dei 
contenuti di alcune speculazioni sozziniane, e lo stesso De sacrae scrip-
turae auctoritate nacque probabilmente da alcune ri'essioni con Andràs 
Dudith-Sbardellati che, insieme con altri fuoriusciti, aveva fa!o di 
Cracovia una seconda Basilea per la nuova generazione di esuli.40 Né 
l’edizione a!ribuita al gesuita spagnolo Domenico Lopez né la tedesca 
introdo!a da Conrad Vorstius menzionano una traduzione dall’italiano 
al latino, indicazione che compare invece nella stampa polacca del 1611. 
La princeps del 1588 (Sozzini, De sacrae scripturae auctoritate) è corre-
data di una epistola al le!ore in cui si spiega l’utilità di una le!ura "lolo-
gica delle Sacre Scri!ure, argomento di tu!o il breve tra!ato, mentre 
sono assenti indici e altri paratesti. L’edizione tedesca del 1611 appare 
invece più curata, con l’inclusione di una tavola degli argomenti; inoltre 
nell’epistola prefatoria Vorstius lamenta le critiche a cui il libello era 
stato so!oposto e la di$coltà di curarne un’edizione senza a!irare lo 
sguardo della censura, perché l’autore era considerato un eretico nono-
stante non si fosse certi della sua identità (seppur sia costre!o ad 
amme!ere che “auctorem aiunt esse hominem hereticum, puta F. S. 
Senensem”: Sozzini, De auctoritate, 4r). Vorstius a%erma di avere due 
esemplari del testo, uno in latino, stampato a Siviglia nel 1588, e uno in 
francese, pubblicato a Basilea nel 1592, ma non indica quale copia 
abbia utilizzato per la propria edizione. D’altra parte, stando alla 
datazione dell’epistola prefatoria dell’edizione polacca del 1611, nel 
mese di aprile essa era già disponibile al pubblico, sebbene Vorstius non 
ne menzioni l’esistenza non accogliendo, di fa!o, l’a!ribuzione di 
autorialità. Nulla di più si ricava dalla prefazione della stampa Sternacki, 
seppure sia facile immaginare, dal momento che essa venne prodo!a in 
ambienti vicini a Sozzini, che la di%usione delle sue opere fosse consi-
derata di primaria importanza, quasi un manifesto del credo antitrinia-
rio della comunità locale.

40 Cantimori (1939) 1992, 501; Francken, Opere, 11.



86   ·   ROSAMARIA LARUCCIA

4. Il Seicento: dall’anomia alla norma

La le!eratura religiosa nel Seicento partecipa del diba!ito tra Manieri-
smo e Barocco, segnando da un lato il de"nitivo distacco dai modelli 
rinascimentali, dall’altro una nuova con"gurazione del rapporto con la 
classicità. Tale mutamento ebbe e%e!i anche sul piano "lologico, 
alimentando le tensioni con le Chiese riformate. L’obie!ivo era quello 
di stabilire norme, imporre dire!ive, codi"care le forme, limitare le 
eccentricità stilistiche e sostituirle con severità e gravitas di temi e stile.

Tra i generi della le!eratura religiosa del XVII secolo, si a%ermano 
sopra!u!o la predica e l’oratoria sacra, già stimolate dalle istanze post-
tridentine e dalle prime missioni di evangelizzazione.41 Il loro successo 
deriva dal prestigio acquisito dall’oratoria religiosa nel secolo prece-
dente, cara!erizzata, come mostra il modello gesuitico, dalla centralità 
della retorica del movere e del delectare.42 La fortuna delle prediche è le-
gata a doppio "lo con la storia della lingua volgare sin da tempi remoti, 
dal Concilio di Tours dell’813: non sorprende, dunque, che nella pro-
duzione del Seicento post-tridentino a questa tipologia di testi siano de-
volute le energie dei tradu!ori, impegnati nel rendere in latino il vol-
gare della produzione dei tanti e tanto noti pensatori e teologi italiani.

Il panorama delle traduzioni in latino, per il Seicento, restituisce 
un’immagine di sostanziale continuità rispe!o al secolo precedente. 
Ricorrono spesso i medesimi luoghi di stampa, i medesimi stampatori e 
gli stessi tradu!ori che rivolgono le loro a!enzioni ad autori italiani del 
canone ortodosso, con una notevole predilezione per esponenti di 
ordini di spicco, come i Gesuiti, o grandi personalità delle gerarchie 
ecclesiastiche e politiche. Si tra!a di personaggi come il gesuita Giulio 
Mazarini (o Mazzarino, 1544-1622), del quale Crithius stampa a Colo-
nia i Conciones triginta in conclusionem psalmi quinquagesimi (1612); il 
gesuita Giovanni Pietro Pinamonti (1632-1703), di cui Johann Kaspar 
Bencard pubblica a Monaco l’Infernus apertus (1706) nella traduzione 
di Maximilian Rassler (1645-1719); o ancora il predicatore Angelo 
Paciuchelli (†1660), di cui Johann Jäcklin pubblica sempre a Monaco il 
Tractatus de patientia (1677) e il Discursus morales de passione domini 

41 La bibliogra#a sul tema è molto ricca: cfr. almeno Calcaterra 1940; Raimondi 1961; 
Bolzoni 1994; Ge!o 2000; per l’oratoria sacra e religiosa anche Marucci 2002.

42 È questa una distinzione di massima i cui limiti sono ben riconosciuti da Ba!istini 
2009, 23. Sul tema dell’homo rhetoricus si veda Raimondi & Ba!istini 1984, 113-22.



LA LE&E#TU# RELIGIOSA E SPIRITUALE   ·   87

(1681) nella versione di Leonard Messen (XVII sec.), e le Lectiones 
morales in prophetam Ionam (1672-1681), in tre tomi, nella traduzione 
di Charles de Marimont (XVII sec.).

Spicca tra molti il caso del servita Paolo Sarpi (1552-1623). Desti-
nate ad un’amplissima circolazione europea, grazie anche alle numerose 
traduzioni in latino e nelle lingue nazionali, sono le opere di Sarpi ri-
guardanti il con'i!o tra Venezia e Roma circa l’interde!o papale del 
1606: tra le altre, le Considerazioni sopra le censure della santità di Papa 
Paolo V – ogge!o di una speciale tradizione in latino che vede l’opera 
comparire in antologie di scri!i vari sulla questione, come le Controver-
siae memorabilis acta et scripta varia (Ginevra, Marceau, 1607) e le 
Pauli V papae excomunicationis sententia adversus serenissimum ducem et 
senatum dominium venetum et pro iisdem diversorum gravissimorum 
responsiones (Francoforte, Richter e Neben, 1607) –, l’Istoria dell’Inter-
de!o e l’Istoria del Concilio di Trento.43 Le traduzioni di tali testi risultano 
molto fedeli agli originali, di cui intendono conservare fedelmente 
tanto il linguaggio religioso, quanto il lessico giuridico. Una medesima 
a!enzione si riscontra nella latinizzazione del Tra!ato delle materie 
bene"ciarie, pubblicata a Jena nel 1681 per Johan Bielcki: il De bene"ciis 
ecclesiasticis, “ex Italico in Latinum versus, iuxta literam stylumque 
authoris”, dal padre domenicano (ma di simpatie protestanti) e profes-
sore all’Università di Jena Karl Ca%a (XVII sec.), è modellata sull’edi-
zione mirandolese dell’opera in volgare del 1676.44 Anche questo testo 
si presenta a metà strada tra ri'essione religiosa e manuale di diri!o, 
risultando, da una parte (e negli interessi dei tradu!ori), come un 
potente strumento di condanna delle malversazioni ecclesiastiche, 
dall’altra, come opportunità di comprendere dinamiche economiche, in 
iure, spesso inveterate e oscure. Un simile approccio cara!erizza anche 
l’Historia inquisitionis pubblicata a Ro!erdam, nel 1651, per i tipi di 
Arnold Leers, traduzione del Discorso della origine forma, leggi, ed uso 
dell’u'cio dell’Inquisitione (1629) realizzata da Andreas Kol% (1594-
1671), calvinista vicino all’ambiente veneziano poiché cappellano, in 
Laguna, dell’ambasciatore olandese Johan Berck.

43 Per queste opere si rinvia ancora al capitolo di Elisa Tinelli sulla storiogra#a in 
questo volume.

44 Come emerge in Sarpi, Opere, 1306.



88   ·   ROSAMARIA LARUCCIA

Altre opere di Sarpi, nel passaggio dal volgare al latino, vengono 
invece manipolate, anche perché spesso pubblicate senza il consenso 
dell’autore e destinate a una circolazione so!erranea perché poste 
precocemente all’Indice e proibite in molte parti d’Europa. Il De iure 
asylorum, ad esempio, è presentato come traduzione di un originale 
manoscri!o, non dato alle stampe, realizzata da un non diversamente 
noto Augerius Frinkelburgius (XVII sec.) e stampata a Leida, per Elze-
vier, nel 1622; dalla versione latina vengono cassati passaggi troppo 
speci"ci su Venezia, come già ebbe modo di notare il biografo del 
servita, Fulgenzio Micanzio (1570-1654).45

L’interde!o contro Venezia genera accesi scambi polemici tra Sarpi 
e Roberto Bellarmino (1542-1621). Nel 1605, stesso anno della prin-
ceps dell’originale volgare, esce a Colonia, per Bernardo Gualtieri, 
l’Admonitio pia et syncera ad Dom. Veneti (so!o lo pseudonimo di 
Ma!eo Torti), seguita due anni dopo, per i medesimi torchi, dall’Expli-
catio Christianae doctrinae e dalla Responsio ad tractatum septem theolo-
gorum Venetorum super interdictum. Il tradu!ore dell’ultimo testo è lo 
stesso Dulcken che nel 1609 latinizza le prediche di Musso, evidente-
mente associato sia all’ambiente coloniese sia a stampatori a!ivi sul 
piano della produzione religiosa. A tali opere si aggiungono poi altri 
titoli di grande successo. È il caso della Dichiarazione più copiosa della 
do!rina christiana, più volte ristampata in Italia e in Germania, e 
trado!a tre volte da diversi interpreti.46 La prima (pubblicata a Craco-
via, per Andrzej Piotrkowczyk, nel 1606) si deve a Martin Szyszkowski 
(1554-1630), tradu!ore a sua volta della medesima opera in polacco 
(1605), a dimostrazione della funzione pedagogica riconosciuta 
all’opera. La seconda traduzione, pubblicata a Colonia nel 1609 dallo 
stesso Crithius editore delle latinizzazioni di Panigarola e di Musso, è 
realizzata da Johann Friedrich Matenesius (†1621),47 seppure il suo 
nome appaia solo nella ristampa del 1617, per Bernardo Gualtieri. 
In"ne, una terza traduzione non integrale, oggi irreperibile, sarebbe 
stata reda!a da Andrea Baiano (1566-1639) e pubblicata a Roma per 
Agostino Mascardi nel 1612.48 Più che una latinizzazione, è invece forse 

45 Su questa traduzione cfr. Pin 2022 e Micanzio, Vita. Per il Tra!ato se sia lecito di 
maneggiar l’armi in servicio di Prencipe di diversa religione, un tempo a!ribuito a Sarpi ma 
recentemente ricondo!o proprio a Micanzio, e trado!o in latino nel 1630 probabil-
mente da William Boswell (1583-1650), cfr. De Vivo 2023.

46 BCJ, vol. 1, 1199-1200.   47 Per cui Merlo 1884.
48 La traduzione è segnalata in BCJ, vol. 1, 1200; per il tradu!ore cfr. Malavasi 2020.



LA LE&E#TU# RELIGIOSA E SPIRITUALE   ·   89

un’autotraduzione in latino della sua Dichiaratione del simbolo (1605), 
l’Explicatio symboli apostolici pubblicata ancora Colonia, sempre per 
Bernardo Gualtieri, nel 1617.

Per quel che riguarda l’ambito della predicazione, il panorama delle 
traduzioni latine del Seicento è dominato dalla "gura di Paolo Segneri 
(1624-94), gesuita e scri!ore molto proli"co, la cui esperienza si carat-
terizza per una pluralità di indirizzi le!erari, tipica della militanza gesui-
tica post-tridentina. A Dilingen nel 1696 esce l’Institutio parochi, latiniz-
zazione del Parroco istruito (1692) realizzata dal già ricordato Maximi-
lian Rassler. Questi traduce anche l’Esposizione del Miserere: l’Expositio 
Psalmi miserere è stampata tra Augsburg e Monaco nel 1706 da Johann 
Kaspar Bencard, che nello stesso anno e per le cure del medesimo 
tradu!ore pubblica anche l’edizione latina de La concordia tra la fatica e 
la quiete nell’orazione (1680) con il titolo di Concordia laboris cum quiete 
in orationis. Bencard imme!e inoltre sul mercato le latinizzazioni del 
Cristiano instruito nella sua legge (1686; Homo Christianus in sua lege 
institutus, 1694) e dei Panegirici sacri (1664; Panegyrici Sacri, 1750).

La prima opera di Segneri ad essere trado!a in latino è però il 
Quaresimale, fru!o sia degli anni di insegnamento presso il Collegio di 
Pistoia, sia delle prediche tenute in diverse ci!à italiane tra 1655 e 
1679: apparsa a Dilingen, sempre presso Bencard, nel 1687, e riedita 
numerose volte "no al 1753, la traduzione è a!ribuita al gesuita Ulrich 
Dirhaimer (1638-1715). Rispe!o alla versione in volgare, l’edizione 
latina è piu!osto conservativa, non mancando di riproporre l’epistola 
di Segneri al le!ore, importante manifesto della sua riforma dell’orato-
ria sacra, e l’indice con gli argomenti di ciascuna delle prediche. 
L’intento di allestire la traduzione è invece ben delineato nell’epistola di 
dedica a un “Henricus Christophorus von Wal%rambsdor%” "rmata 
dall’intero Collegio dei Gesuiti di Dilingen (Dirhaimer, Qudraginta 
sermones, 2r-3r). Un’edizione, dunque, di dono, per la recente carica 
assunta dal dedicatario, allestita in modo elegante sin dalla pagina che 
precede il frontespizio, su cui compare un’incisione a bulino con san 
Paolo che predica agli Ateniesi, accompagnata da un piccolo cartiglio, 
in basso al centro, con inscri!i i versi da San Paolo “Quidam irridebunt, 
quidam crediderunt” (Act. 17).49

49 Il disegno sembra realizzato su incisione di Cornelis Bloemaert II reperita presso 
l’Istituto Centrale per la Gra#ca, Inv. S-FC68988.



90   ·   ROSAMARIA LARUCCIA

Di segno opposto all’operato pratico e spirituale di Segneri è la 
missione del teologo e vescovo di Gubbio Alessandro Sperelli (1644-
72), voce eminente della curia seicentesca.50 Tra le opere di Sperelli rese 
in latino vanno annoverati i Ragionamenti pastorali (1664; Sermones 
pastorales, 1696), i Paradossi morali (1640; Paradoxa Moralia, 1698), la 
Parenesi Teleturgica (1658; Paraenesis Teleturgica, 1699), tu!e tradu-
zioni del teatino Ludovico Voltolini (1674-1700) pubblicate per i tipi 
di Lorenz Kroninger, corrispondente di Ludovico Antonio Muratori 
(1672-1750).51 Le edizioni latine delle opere sperelliane pubblicate da 
Kroninger risultano molto curate: dai paratesti si rileva che la tradu-
zione dei Paradoxa fu commissionata a Voltolini dal preposto generale 
della Congregazione Teatina Joseph Maria Arigonus, mentre la Parenesi, 
allestita sulla terza ristampa italiana, è dedicata a Sigismondo Carlo 
Castelbarco, vescovo ca!olico italiano, divenuto principe vescovo di 
Chiemsee nel 1679. La collaborazione di Voltolini con Kroninger 
prosegue anche negli anni successivi e sempre in relazione a testi di 
cara!ere religioso: nel 1702, ad esempio, esce il Narcissus ad fontem 
(1702), traduzione del Narciso al fonte (1664) del chierico siracusano 
Ippolito Falcone (1623-99).

Un’altra opera di Sperelli so!oposta a traduzione latina è il tra!ato Il 
vescovo (1656): l’Episcopus opus tripartitum, trado!o dal gesuita Anni-
bale Adami (1626-1706), è stampato dalla bo!ega di Angelo Tinassi a 
Roma nel 1670, e si rivela una delle poche traduzioni censite ad essere 
stata condo!a a termine in Italia. La breve epistola introdu!iva, 
dedicata al ponte"ce Clemente IX, divenuto papa nel 1667, ossia dopo 
la princeps del tra!ato in volgare dedicato ad Alessandro VII, è "rmata 
dallo stesso Sperelli, che deve dunque aver partecipato a!ivamente 
all’iniziativa editoriale. Alla le!era l’autore a$da una ri'essione sul 
rapporto tra il volgare, utile per far conoscere il proprio pensiero 
“Italiae "nibus”, e il latino, necessario per “totum peragrare orbem” 
(Sperelli, Episcopus, vol. 1, §2r), ri'essione che può considerarsi un 
ideale punto di arrivo dei percorsi di latinizzazione degli scri!i religiosi 
e spirituali originariamente composti in volgare.

50 Un pro#lo biogra#co di Sperelli è in Castelli 2005.
51 Lieber & al. 2020, 252.



Le!eratura di viaggio e geogra"a

Sergio Brillante

1. Introduzione

La traduzione in latino di testi geogra"ci e di le!eratura di viaggio 
risponde a una pluralità di funzioni che spesso interagiscono fra di loro 
modi"cando, talvolta radicalmente, il messaggio inizialmente veicolato 
dall’autore. La prima di queste ragioni, comune all’insieme delle opere 
prese in esame, è la volontà di raggiungere un pubblico più ampio, 
spesso localizzato nell’area fra Germania e Paesi Bassi. Non si tra!a 
però esclusivamente di un mutamento nell’appartenenza nazionale dei 
le!ori potenziali, ma anche di una loro diversa collocazione sul piano 
socio-culturale. Il latino, in e%e!i, mira a un pubblico colto, conferendo 
al testo trado!o l’autorità di un classico. Lo dimostrano non solo i vari 
riferimenti al prestigio del latino più o meno esplicitati dai tradu!ori 
nelle introduzioni ai loro lavori, ma anche la circostanza per cui uno 
stesso editore può realizzare contemporaneamente due traduzioni di 
uno stesso testo, l’una in una lingua nazionale e l’altra in latino, di%eren-
ziando così il pubblico dei le!ori. Tale di%erenziazione porta però con 
sé anche una rifunzionalizzazione dei testi. In vari casi, ad esempio, 
accade che le traduzioni rispondano a precise "nalità pedagogiche, 
o%rendo strumenti di meditazione morale o di insegnamento. Non 
meno rilevante è anche la dimensione politica e religiosa: la traduzione 
latina di resoconti e tra!ati consentiva di reinterpretare opere nate in 
ambienti ca!olici in chiave protestante, o di fornire a sovrani e uomini 
di governo utili strumenti per valutare equilibri internazionali e 
minacce geopolitiche.

Il presente contributo non intende proporre un repertorio esaustivo 
delle traduzioni latine di testi geogra"ci e di viaggio, bensì o%rire una 
selezione di casi particolarmente signi"cativi, scelti in base alla quantità 
e alla qualità delle latinizzazioni che hanno conosciuto. Si è dato spazio 
a quegli esempi nei quali l’impresa tradu!iva si è cioè rivolta ad opere 
che ebbero un ruolo decisivo nella costruzione dell’immaginario 
geogra"co dell’Europa moderna.



92   ·   SERGIO BRILLANTE

2. Le!eratura di viaggio

La "orente le!eratura geogra"ca di età moderna trovò anche in Italia 
un terreno fertile e particolarmente dinamico. Le imprese di viaggio 
verso continenti lontani e prima ignoti, in modo particolare, nutrirono 
una produzione scri!a che poteva trovare facilmente un largo pubblico, 
avido di novità. Del resto da questo punto di vista la le!eratura italiana 
poteva vantare un procedente illustre in Marco Polo (1254-1324). Non 
ci si può qui so%ermare sulle traduzioni latine del Milione, e in partico-
lare sulla fortunata impresa condo!a da Francesco Pipino da Bologna 
(ca. 1270-1328) tra 1310 e 1322, sulla base della versione norditaliana 
(nota come VA) del testo. Nonostante manchi ancora un’edizione 
critica, diversi studi si sono occupati di questo scri!o, testimoniato da 
circa sessanta manoscri!i nella versione integrale e da alcune altre unità 
in epitome.1 Qui basterà segnalare che la traduzione ha avuto una sua 
prima ragion d’essere nell’ambiente domenicano, al cui ordine apparte-
neva Pipino e cui Marco Polo era e%e!ivamente molto vicino. Nella 
breve introduzione posta ad apertura dell’opera Pipino dichiara che la 
traduzione è stata realizzata su richiesta dei suoi superiori. La scelta del 
latino è quindi giusti"cata dalla volontà di far conoscere l’opera ai molti 
confratelli, e in e%e!i a!raverso questo canale si di%use anche in Fran-
cia e Inghilterra. Con ciò si armonizza la sua scelta stilistica di rendere il 
testo in un latino chiaro e accessibile: “ad Latinum planum et apertum 
transtuli” (Polo, Milion, 1).

Oltre quella di Pipino, l’opera conobbe anche un’altra traduzione 
latina, che prendeva le mosse dalla versione toscana del testo, e un’altra 
ancora da una versione veneziana perduta, probabilmente anch’essa di 
origine domenicana.2 Un elemento di interesse comune alle tre imprese 
è la loro fortuna nell’area germanica e delle Fiandre. Questo è infa!i il 
primo segno di un interesse in queste regioni per i monumenti della 
le!eratura italiana mediato dalla lingua latina.

Dopo quello di Polo un altro resoconto di viaggio particolarmente 
apprezzato fu quello di Alvise Da Mosto (ca. 1429-83), commerciante 
nelle regioni dell’Africa occidentale per iniziativa portoghese. La rela-
zione dei suoi due viaggi, particolarmente a!enta sia al dato geogra"co 

1 In particolare, si segnalano qui Gadrat-Ouerfelli 2015 e Conte & al. 2020; cfr. anche 
Dutschke 1993; Gadrat-Ouerfelli 2022.

2 Cfr., per la prima, Gadrat 2013; per la seconda, Polo, Milione latino, e Burgio & 
Mascherpa 2007.



LE&E#TU# DI VIAGGIO E GEOG#FIA   ·   93

che a quello etnogra"co, è tràdita da due manoscri!i non autogra" 
conservati presso la Biblioteca Marciana di Venezia – ms. it. VI.208 
(5881) e it. VI.454 (10701) – e fu pubblicata in italiano in due distinte 
occasioni e all’interno di raccolte più ampie. La prima edizione fu 
curata da Fracanzio da Montalboddo ($. 1495-1519) nel Paesi nova-
mente retrovati et Novo Mondo de Alberico Vesputio Florentino intitulato 
(Vicenza 1507); la seconda si deve a Giovanni Ba!ista Ramusio (1485-
1557), che incluse la relazione nel Primo volume delle navigationi et 
viaggi (Venezia 1550).

L’edizione vicentina del 1507 fu trado!a in latino già nel 1508 da 
Arcangelo Madrignano (†1529), dell’ordine dei cistercensi. Prima di 
divenire vescovo di Avellino e Frigento (dal 1516), questi era stato 
abate di Chiaravalle presso il ducato di Milano, distinguendosi fra i 
le!erati locali sopra!u!o per la composizione delle Res gestae illustris-
simi viri Magni Trivultii (Madrignano, Imprese) ed anche per le sue 
traduzioni in latino delle opere di Alvise Da Mosto e di Ludovico de 
Varthema (su cui torneremo).

Nel proemio alla sua traduzione latina dell’Itinerarium di Da Mosto, 
Madrignano espone in modo chiaro le ragioni, le circostanze e i criteri 
che guidarono il suo lavoro. Anzitu!o, la motivazione principale è di 
ordine linguistico e culturale: il testo originale, benché scri!o in 
maniera elegante, era privo della dignità necessaria a un’opera storico-
geogra"ca per il fa!o di essere in volgare. La traduzione in latino 
avrebbe consentito non solo di elevare il registro e la forma del testo, 
ma anche di renderlo comprensibile a un pubblico erudito di diversa 
provenienza linguistica (“etiam ab alienigenis qui vernaculam nostram 
linguam nesciunt”: Madrignano, Itinerarium, Aiiv). A suo dire, infa!i, il 
latino avrebbe la forza di a!rarre chiunque, e non a caso la lingua latina 
è de!a media, in quanto in modo mirabile rende possibili ampi scambi 
(“nec ab re latina lingua dicta est media, utpote quae miro modo inter 
nos et barbaros mediet et magna commercia con"ciat”: ibidem).

Sul piano stilistico, l’autore dichiara di aver sostituito al linguaggio 
volgare uno stile ispirato ai modelli classici e a!ento a garantire chia-
rezza, ma anche "nalizzato a restituire decus e puritas alla materia, quasi 
che la resa latina abbia l’ambizione di restaurare il testo le!erario di 
Alvise Da Mosto. In tal modo, la traduzione di Madrignano si con"gura 
non solo come un esercizio linguistico, ma come un intervento consape-
vole di mediazione culturale, inscri!o nel più ampio programma umani-
stico di di%usione e valorizzazione delle nuove conoscenze geogra"che.



94   ·   SERGIO BRILLANTE

Come de!o, l’altra traduzione di Madrignano fu quella dell’Itinerario 
del bolognese Ludovico de Varthema (1470-1517), racconto dei propri 
viaggi pubblicato per la prima volta a Roma nel 1510. Il testo descrive 
con vividezza i paesi visitati – dall’Egi!o all’India, passando per Arabia, 
Persia, Ceylon, Siam e l’arcipelago malese – e riscosse enorme successo. 
Come era stato per Alvise Da Mosto, anche in questo caso Madrignano 
riuscì a pubblicare la sua traduzione a solo un anno di distanza dalla 
prima edizione dell’opera. Il dedicatario di questa impresa, cui Madri-
gnano si rivolge nell’epistola prefatoria, è il cardinale Bernardino Lopez 
de Carvajal, che nel 1511 (il testo è datato al mese di giugno) si trovava 
a Milano, ci!à del tradu!ore, con un gruppo di cardinali scismatici che 
mirava a deporre Giulio II con l’aiuto di Luigi XII e Massimiliano I 
d’Asburgo. Madrignano, che peraltro ricorda nella sua prefazione il 
legame fra il vescovo e Massimiliano, sembra quindi con questo testo 
operare una ‘scommessa’ sul successo dei cardinali, ricercando il favore 
di uno dei membri più in'uenti del gruppo. Tu!avia, il tentativo di 
rovesciare il ponte"ce, portato avanti con il cosidde!o conciliabulum 
Pisanum, "nì nel nulla e, a partire dall’o!obre di quell’anno, Bernardino 
de Carvajal fu deposto e scomunicato per un certo tempo.3

In questa cornice la scelta del latino sembra costituirsi come una 
pre"gurazione dell’auspicato ruolo ecumenico del destinatario che, in 
virtù dei suoi molti viaggi, titoli e qualità, è elogiato in “totus ferme 
orbis” (Madrignano, Novum itinerarium, Ciiv). Il latino in e%e!i si 
addice a un potere esteso su genti diverse e a una materia che tra!a di 
regioni lontane, aspe!o che spinge Madrignano a tornare sul conce!o 
del latino quale lingua media: “nostri Romanum sermonem vel ipsis 
barbaris ceu linguam mediam convenire pulcherrime” (ibidem, AAiiir). 
La stessa opera, oltre ad essere dile!evole (“voluptatis allatura "t 
mortalibus eius lectio”: ibidem, AA1v), mostra la maestà divina a!ra-
verso l’esposizione della grandezza del mondo. Il latino, quindi, serve 
anche a dare maggiore eleganza a un’opera dai nobili contenuti. Lungi 
dall’essere considerato come un arcaismo, l’uso della lingua antica di 
Roma perme!erà all’opera di ringiovanire, “quasi serpens exuto senio 
elegantioreque sumpto amictu iuvenescit” (ibidem).

Un’altra opera italiana di particolare fortuna per la descrizione di 
paesi stranieri fu il Commentario de le cose de’ Turchi di Paolo Giovio 

3 Fragnito 1978a.



LE&E#TU# DI VIAGGIO E GEOG#FIA   ·   95

(1483-1552), pubblicato la prima volta a Roma nel 1532 e considerato 
come un’importante fonte d’informazioni sulla forza militare e politica 
dell’impero o!omano al tempo di Solimano il Magni"co. A realizzarne 
una traduzione in latino fu Francesco Negri (1500-63) di Bassano del 
Grappa. Dopo aver ricevuto una buona educazione le!eraria, questi era 
entrato nell’ordine dei benede!ini, ma dove!e presto uscirne. Fra il 
1524 e il 1525 abbracciò infa!i il protestantesimo e si trasferì in Germa-
nia, prima ad Augsburg e poi, dal 1529, a Strasburgo, dove poté parteci-
pare al vivace ambiente dei riformatori locali. Dal 1538, si stabilì nella 
Chiavenna svizzera dove aprì una scuola e visse gran parte della sua vita. 
A questo periodo risalgono alcuni lavori ‘dida!ici’, come l’epitome 
delle Metamorfosi di Ovidio (1542) e un’introduzione alla grammatica 
latina, nonché la realizzazione della sua nota Tragedia del libero arbitrio 
(1546), di cui procurò anche un’autotraduzione in latino, pubblicata a 
Ginevra nel 1559.4

La traduzione dell’opera di Paolo Giovio sembra essere il suo primo 
lavoro le!erario, compiuto negli anni in cui era esule a Strasburgo, a 
dimostrazione dell’importanza degli “esuli religiosi come di%usori su 
scala europea della cultura italiana”.5 L’opera ebbe infa!i un successo 
immediato. Se ne conoscono numerose ristampe "no almeno al 1548 e 
fu anche utilizzata come modello per la traduzione francese dell’opera 
del 1541. Apparsa la prima volta a Wi!enberg nel 1537 (e nello stesso 
anno anche a Strasburgo), la versione sembra essere stata pubblicata in 
due diversi esemplari, uno dei quali impreziosito da una introduzione 
di Filippo Melantone (1497-1560), indirizzata al duca Giovanni Erne-
sto di Sassonia (Negri, Commentarius, Aiir-Aviiv). In questo testo intro-
du!ivo si so!olinea sopra!u!o l’utilità della storia che non è solo 
conoscenza erudita ma strumento utile a me!ere in guardia contro le 
false do!rine e mostrare come la Chiesa, in ogni epoca, sia sopravvis-
suta grazie all’aiuto divino piu!osto che alla potenza umana. La narra-
zione del passato di altri popoli ha poi un’utilità supplementare per i 
governanti, poiché perme!e loro di conoscere la natura, le leggi e le 
alleanze di altre entità politiche, così da prepararsi alle eventuali minacce. 
In particolare, Melantone richiama l’a!enzione sul pericolo turco, ricor-

4 In proposito cfr. i capitoli di Elena Santagata sul teatro e di Rosamaria Laruccia sulla 
le!eratura religiosa e spirituale in questo volume.

5 Così Biasiori 2013, 121; sul personaggio, cfr. anche Vozza 2016.



96   ·   SERGIO BRILLANTE

dando che l’intera cristianità vive un con'i!o aperto con l’Impero 
o!omano e che la conoscenza storica del nemico è indispensabile. In 
questo modo, l’opera di Giovio, pensata in origine in chiave imperiale e 
ca!olica, veniva riorientata in senso riformato. Nel testo manca invece 
una premessa di Negri, che in una le!era accenna alla sua fatica unica-
mente come un mezzo “per non star li ocioso”. Sono chiaramente 
parole improntate a modestia, che nascondono i legami dell’opera con 
l’ambiente protestante in cui la pubblicazione si collocava.6

Ritornava a parlare dell’Africa la descrizione dell’esploratore 
berbero Giovanni Leone de’ Medici, noto come Leone l’Africano 
(1495-1550), pubblicata nel 1550 da Giovanni Ba!ista Ramusio 
(1486-1557) nella sua silloge di Navigationi et viaggi, e quindi trado!a 
in latino nel 1556 per le cure di Johannes Blommaerts de!o Florianus 
(1522-1585). Nato ad Anversa, Florianus intraprese studi classici e nel 
1550 circa divenne re!ore di una scuola latina della ci!à natale. In 
questo campo di studi, si distinse sopra!u!o per una traduzione in 
olandese delle Metamorfosi di Ovidio, e l’impegno nelle traduzioni 
continuò anche dopo che si convertì alla fede protestante. Tradusse i 
testi di Calvino e il suo impegno in favore della Chiesa riformata lo 
condusse a una morte da martire. Dopo aver ri"utato l’abiura, fu infa!i 
giustiziato il 4 aprile 1585 a Beveren, presso Anversa.7 Prima della sua 
conversione, ad Anversa, tradusse l’opera di Leone che, “nonostante la 
scarsa qualità, […] ebbe particolare fortuna poiché da essa dipendono 
anche le traduzioni inglese (1600) e olandese (1665) del testo”.8 L’in-
troduzione alla traduzione latina so!olinea la qualità dell’opera che per-
me!e indubbi avanzamenti nella conoscenza delle regioni descri!e. A 
testimoniare la precisione dell’informazione si forniscono del resto 
alcuni de!agli biogra"ci sull’autore, il cui resoconto è giudicato a$da-
bile in quanto contiene osservazioni di prima mano (Florianus, Descrip-
tio, *iir-iiiv). Del resto, ci si potrebbe chiedere se in realtà Florianus non 
pensasse anche a una "nalità dida!ica del lavoro, compiuto negli anni 
in cui insegnava latino.

6 Su questi aspe!i e sulle vicende editoriali della traduzione, cfr. Barbieri 2015; Furno 
2017 (n. 6 per la citazione).

7 Schelven 1918.   8 Codazzi 1933.



LE&E#TU# DI VIAGGIO E GEOG#FIA   ·   97

Un altro genere di resoconti di sicuro successo presso il pubblico 
europeo era quello riguardante le regioni del nuovo mondo. Nono-
stante, le ci!à italiane non potessero vantare una partecipazione dire!a 
all’impresa di esplorazione dei territori oltre Oceano, non mancarono 
esperienze di singoli personaggi che poterono osservare dire!amente 
queste nuove aree del globo. Fra questi vi fu Gerolamo Benzoni (ca. 
1519-72) che pubblicò la sua Historia del mondo nuovo nel 1565 a Vene-
zia, ci!à dove si era stabilito dopo aver viaggiato per circa quindici anni 
nell’America centrale e meridionale. La sua descrizione delle zone 
visitate, critica nei confronti dell’azione coloniale spagnola, fu trado!a 
in latino da Urbain Chauveton (†1616) e pubblicata a Ginevra, da 
Eustace Vignon, nel 1578. L’anno dopo per lo stesso editore fu stam-
pata anche la versione francese del testo realizzata dal medesimo tradut-
tore. Il luogo di edizione non è secondario e, anzi, risulta fondamentale 
per comprendere l’operazione di Chauveton, che nell’epistola prefato-
ria dedica il volume a )éodore de Bèze (1519-1605), successore di 
Calvino alla guida dell’Accademia di Ginevra, quale testimonianza di 
stima e devozione (Chauveton, Historiae, iir).

Fin dalle prime righe di questo testo introdu!ivo Chauveton chiari-
sce anche il senso politico di un’impresa a cui a!ribuiva il merito di non 
aver taciuto i vizi e i deli!i compiuti dagli Spagnoli e di aver esposto 
accuratamente anche le opinioni dei barbari degne di essere prese in 
considerazione dai cristiani (ibidem, VIr):

Unum in primis placuit, quod nostrorum hominum in illis terris vitia et 
scelera non reticens (quod plerique scriptores fecere) interposito nonnum-
quam suo iudicio, Barbarorum etiam vel christianis dignas de iis sententias 
accurate exsequitur; adeo ut in tam exiguo scripto nullam prope iustae 
historiae laudem desideres.

In e%e!i, l’argomento delle imprese spagnole nel Nuovo Mondo e delle 
violenze contro le popolazioni indigene era al centro di discussioni 
morali e politiche nella seconda metà del Cinquecento. Tradurre 
l’opera di Benzoni in latino signi"cava quindi inserirla nel circuito inter-
nazionale a$nché fosse le!a e valutata da una più ampia platea. In 
questo quadro, si comprende meglio la dedica a )éodore de Bèze di 
cui Chauveton, ignoto per altri versi nel campo le!erario, si presenta 
come allievo. In "ligrana, la scelta del dedicatario serve ad a$dare a una 
"gura di spicco del mondo protestante un’opera di denuncia delle 



98   ·   SERGIO BRILLANTE

violenze perpetrate dalla Spagna ca!olica.9 Già nel frontespizio, inoltre, 
Chauveton dichiara di aver arricchito il testo con note, argomenti espli-
cativi e materiali supplementari (“perpetuis notis argumentisque et 
locupleti memorabilium rerum accessione”). Fra queste aggiunte è da 
segnalare in modo particolare un capitolo "nale contenente la narra-
zione di una spedizione francese in Florida e della guerra condo!a 
contro costoro dagli Spagnoli nel 1565 (“De Gallorum expeditione in 
Floridam et clade ab Hispanis non minus iniuste quam immaniter ipsis 
illata anno MDLXV brevis historia”: ibidem, 427-77).

Un’ultima opera interessata al continente africano deve poi essere 
ricordata, nonostante si tra!i del rifacimento in italiano di una testimo-
nianza del portoghese Duarte Lopes (XVI sec.) raccolta da Filippo 
Pigafe!a (1533-1604). In realtà, nella Relazione del reame di Congo 
(Roma 1591), lo stesso Pigafe!a inseriva molto di proprio, potendo 
anch’egli vantare una certa esperienza di viaggi, nonché una buona 
conoscenza storica e le!eraria. Il testo fu trado!o in nederlandese, 
tedesco e inglese nel XVI secolo, nonché in latino in un volume edito a 
Francoforte nel 1598.10 I brevi testi prefatori constano di una epistola 
dedicatoria a Federico IV del Palatinato e una dedicatoria al le!ore. 
Entrambi questi testi sono "rmati non dal tradu!ore ma dai fratelli 
Johann )eodor (1561-1623) e Johann Israel de Bry (1565-1609), che, 
secondo quanto recita il frontespizio, sono coloro su cui ricadono le 
spese della pubblicazione. Erano costoro i "gli di )eodor de Bry (1528-
98), editore e incisore calvinista di Francoforte che aveva dato il via a 
quella che divenne un’a!ività familiare. A lui si deve anche il gusto per 
la realizzazione di incisioni destinate a testi di viaggio e geogra"ci; non 
a caso è a questo precedente che i due fratelli fanno riferimento nella 
prefazione. In particolare, evocano la collezione di volumi sull’America 
pubblicata dal padre a partire dal 1590, formata da traduzioni latine di 
descrizioni del nuovo mondo tra!e da autori diverse e riccamente 
illustrate. Il padre aveva portato avanti quest’impresa "no alla morte, 
occorsa nel 1598, cioè nello stesso anno di pubblicazione del volume di 
Pigafe!a, che risulta quindi stre!amente legato a quell’impresa. Da 
quella collezione i due fratelli avrebbero compreso il valore intelle!uale 
e commerciale della lingua latina come mezzo di comunicazione delle 
notizie riguardanti le Americhe.

9 Su questo aspe!o, cfr. Lestringant 1993.
10 In proposito cfr. Pigafe!a, Vera descriptio.



LE&E#TU# DI VIAGGIO E GEOG#FIA   ·   99

L’opera sul Congo, spiegano, è fru!o di una catena di traduzioni: “ex 
Idiomate Italico in Germanicum, postmodum in Latinum sermonem 
transferendum curavimus” (Cassiodoro de Reina, Descriptio, 3r). Si 
tra!a quindi di un’impresa condo!a contemporaneamente sia sul 
fronte della lingua tedesca (in una traduzione apparsa nel 1597) sia su 
quello della lingua latina. La scelta di utilizzare anche questa lingua sarà 
stata de!ata anzitu!o dalla ricerca di una maggiore di%usione, ma 
anche di un maggior prestigio. In secondo luogo, il latino sembra essere 
considerato una forma di garanzia di autorevolezza e stabilità, che 
riduce il rischio di fraintendimenti o manipolazioni. In e%e!i, la prefa-
zione non entra in de!agli tecnici sulle scelte lessicali o sinta!iche adot-
tate dal tradu!ore, ma l’enfasi sul ‘nitore’ della resa fa capire che l’obiet-
tivo era una traduzione chiara, accurata e conforme alla dignità del 
sogge!o tra!ato. Nulla invece viene de!o a proposito del tradu!ore, 
quell’Agostino Cassiodoro de Reina il cui nome compare solo nel 
frontespizio. Molteplici sono gli interrogativi sull’identità di questo 
personaggio, di cui non si conoscono altri lavori le!erari e che si 
potrebbe persino ritenere un nome "!izio, utile ad alludere al teologo 
protestante Cassiodoro de Reina (ca. 1520-94), noto per aver trado!o 
per la prima volta la Bibbia in spagnolo. Il vero elemento di interesse 
della pubblicazione va riconosciuto nell’aggiunta in appendice di una 
serie di incisioni tra!e dal resoconto di Pigafe!a, realizzate appunto dai 
fratelli de Bry. Il valore di queste rappresentazioni, annunciato già con 
chiarezza nel frontespizio (“iconibus et imaginibus rerum memorabi-
lium quasi vivis […] exornata”), è richiamato nuovamente nell’intro-
duzione, in cui si riconosce che le illustrazioni sono state realizzate 
“magno labore, impensis nullis parcentes” (ibidem). Il latino funge 
quindi da strumento di promozione all’estero di un prodo!o editoriale 
che ha nel corredo iconogra"co, e non nel testo, il suo centro di 
maggiore interesse.

Un posto a sé in questo panorama merita un altro autore che ebbe la 
fortuna di essere trado!o in latino, nonché in tedesco, francese e 
spagnolo: non era un viaggiatore, né mai a!raversò le Alpi, pur apparte-
nendo a un ordine religioso che faceva della missione universalistica la 
propria cifra. Il gesuita Daniello Bartoli (1608-85) si impose in e%e!i 
all’a!enzione di un pubblico vario grazie a diverse opere, fra cui soprat-
tu!o una apprezzata biogra"a di Ignazio di Loyola, e seppe distinguersi 
anche nel campo geogra"co, anche se a%rontò tale disciplina in maniera 



100   ·   SERGIO BRILLANTE

singolare. A questo ambito appartiene il suo scri!o che ebbe maggior 
fortuna in latino, Della geogra"a trasportata al morale, un tra!ato in 
trenta capitoli in cui sono descri!e altre!ante regioni, da cui prendere 
spunto al "ne di trarre ammaestramenti etici. L’opera fu pubblicata nel 
1664 e poi fu più volte riedita in Italia negli anni successivi; nel 1673 fu 
quindi so!oposta alla sua unica traduzione, che fu appunto in latino.11

L’autore della latinizzazione è Achilles Riedel (XVII sec.), teologo e 
canonico presso la chiesa ca!olica di Santo Stefano a Costanza, e l’opera 
è stampata presso la tipogra"a episcopale della ci!à. L’iniziativa è 
quindi legata a doppio "lo alla sfera ecclesiastica – ma non a quella 
stre!amente gesuitica – e il "ne va cercato proprio in questo ambito, 
come Riedel testimonia nei testi prefatori. Nella dedica al lector eruditus, 
datata 2 luglio 1673, il tradu!ore me!e anzitu!o in luce la di$coltà 
della sua impresa, in virtù della ben nota ricercatezza stilistica dell’au-
tore, e poi individua con precisione il destinatario privilegiato della sua 
opera negli oratori ecclesiastici (Riedel, Geographia, (*)4r):

Unum hoc tamen, pro o$cio etiam nostro, et singulari omnibus, ecclesia-
stici mei muneris confortibus grati"candi studio, commendare precipue 
libuit: esse nimirum hoc opus sacris etiam oratoribus, pro ecclesiastico 
suggestu conciones suas docte ac solerter e%ormantibus, cumprimis utile, 
ac perinsigniter accommodum. Quid enim ferme aut frequentius, aut 
utilius pro concione tradimus, quam doctrinas morales?

L’opera sarebbe quindi risultata utile alla composizione di conciones, 
prediche edi"canti rivolte ai fedeli.

Rispe!o dall’originale, nella traduzione latina sono aggiunte delle 
carte per ogni paese tra!ato all’interno dei capitoli I-VII e XXIX, quello 
"nale riguardante la ‘Terra Santa’, un mappamondo iniziale e, nell’anti-
frontespizio, una rappresentazione stilizzata dei tre continenti con il 
mo!o spectetur agendo, che so!olinea l’unione di visione geogra"ca e 
condo!a morale. Queste rappresentazioni sono "rmate da Nicolas 
Hau! (n. 1641), personaggio poco noto ma certamente della mede-
sima famiglia dell’editore David Hau! (1632-99). Tale aggiunta sarà 
forse servita anche a sfru!are un aspe!o della fama dell’autore, la cui 
opera principale, quella Istoria della Compagnia di Gesù (1650-73) che 
lo accompagnò per tu!a la vita, era apprezzata anche per la descrizione 

11 BCJ, vol. 1, 965-85.



LE&E#TU# DI VIAGGIO E GEOG#FIA   ·   101

di paesi lontani, pur non essendo un’opera propriamente geogra"ca. I 
volumi che componevano l’opera – tre sull’Asia e uno sull’Inghilterra – 
furono anch’essi trado!i in latino, non in Germania, però, bensì a 
Lione. Qui operava infa!i quello che fu il tradu!ore di tu!i i volumi, 
Louis Janin (1590-1672).12 Gesuita, fu insegnante di retorica e sacre 
scri!ure a Lione, prima di essere chiamato a Roma a svolgere il ruolo di 
segretario dell’Assistance de France, per più di dieci anni e fare poi 
ritorno in Francia. Se in quest’ultima parte della sua vita si dedicò esclu-
sivamente alla traduzione delle opere bartoliane, egli fu anche autore in 
prima persona di scri!i latini di contenuto sopra!u!o agiogra"co, evi-
dentemente rivolti all’edi"cazione morale degli studenti. Anche il suo 
lavoro sulla Istoria, che certo sarà stato sollecitato dalla Compagnia, 
doveva verosimilmente essere rivolto a soddisfare tale esigenza. Quello 
di Janin non fu però l’unico tentativo di mediazione in latino dell’opera 
bartoliana. In un manoscri!o della Bayerische Staatsbibliothek di 
Monaco (ms. Clm 854) si conservano infa!i alcuni estra!i dell’opera 
volti in latino da Adam Schirmbeck (1613-83), gesuita e insegnante 
bavarese.13 Anche a una rapida analisi, ci si rende conto che egli non 
lavorava sulla traduzione latina, ma sul testo italiano, ed è pertanto 
di$cile comprendere perché sentisse l’esigenza di tradurre in latino 
quelli che sembrano essere sopra!u!o degli appunti ad uso personale. 
È probabile che in quella forma potessero essere più facilmente utiliz-
zati a scopi dida!ici.

3. Geogra#a dell’Italia

Se le lontane contrade non mancavano di interessare un vasto numero 
di le!ori, anche i resoconti riguardanti la penisola non erano ignorati. 
Fra le opere che parlavano dell’Italia, la più fortunata fu la Descri!ione di 
tu!a Italia del bolognese Leandro Alberti (1479-1552). Pubblicata la 
prima volta nel 1550, fu poi seguita da numerose riedizioni e da una 
traduzione in latino pubblicata a Colonia nel 1556. L’autore della 
latinizzazione è Wilhelm Kyriander (1535-79), che negli anni giovanili 

12 Janin, De vita et gestis S. Francisci Xaverii, Asiaticae historiae pars posterior, Asiaticae 
historiae pars tertia, Europeae historiae pars prior; a Janin si deve anche la traduzione 
latina del tra!ato su L’uomo di le!ere di Bartoli (per il quale cfr. il capitolo di Elisa Tinelli 
sulla storiogra#a in questo volume). Su Janin, cfr. BCJ, vol. 4, 732-35.

13 BCJ, vol. 7, 791.



102   ·   SERGIO BRILLANTE

aveva studiato in Francia e in Italia e che sembrava avviarsi a una ‘car-
riera da umanista’, come testimonia il suo nome, forma grecizzata del 
tedesco Hermann. Questo interesse per le antichità lasciò un segno su 
di lui che, dal 1571, si stabilì a Treviri divenendo uno dei membri 
dell’amministrazione ci!adina, senza però trascurare la composizione 
di un’opera impegnativa, quale gli Annales sive commentarii de origine et 
statu antiquissimae civitatis Augustae Trevirorum (1596).14

La traduzione di Alberti è dedicata a Massimiliano II e ciò risponde 
all’intento che l’iniziativa persegue: con l’obie!ivo di elogiare il 
sovrano, Kyriander sostiene infa!i che il latino si addice meglio al 
principe del Sacro romano impero. Sono naturalmente parole di circo-
stanza e, anche se interessanti per l’enfasi sulla continuità del potere 
romano, non rivelano le vere ragioni che spinsero Kyriander alla tradu-
zione, risalente ai suoi anni giovanili. Per spiegare le circostanze del 
lavoro, il tradu!ore illustra alcuni particolari della sua biogra"a: forma-
tosi per un certo periodo a Padova e a Venezia, studiando giurispru-
denza e legandosi a Nicolò Crasso (1523-95), aveva maturato un 
interesse per la vita politica e civile che lo avrebbe condo!o alla le!ura 
dei grandi storici antichi, greci e latini. Poi, nel tentativo di avere una 
migliore immagine del paese in cui risiedeva, ricorda la le!ura di Lean-
dro Alberti e del piacere provato per il contenuto e lo stile dell’opera. 
Meravigliatosi che nessuno si fosse ancora occupato di tradurlo in latino, 
egli avrebbe deciso di assumersene il compito, pur avvertendo i molti 
rischi legati all’ampiezza dell’opera, al timore di danneggiare un testo 
tanto elevato e alla necessità di so!rarre tempo agli studi di giurispru-
denza. Nicolò Crasso gli sarebbe allora venuto incontro collaborando 
all’impresa con i suoi consigli e perme!endo a Kyriander di usufruire 
della propria biblioteca nelle ore serali, dopo la giornata dedicata agli 
studi: “cum eius insigni liberalitate foveremur in cognoscendo foro, 
succisivas ad hoc pensum horas desumpsimus, et illius copiosa optimis 
voluminibus bibliotheca sumus usi” (Kyriander, Descriptio, (*)r).

Nella pagina "nale della praefatio, il tradu!ore fornisce ulteriori 
de!agli sul suo metodo di lavoro. A%erma infa!i di aver ricontrollato il 
testo delle fonti utilizzate da Alberti sopra!u!o per quei punti che gli 
parevano più oscuri, e menziona in particolare le sezioni tra!e da Annio 
da Viterbo. Una s"da ulteriore ponevano le riprese di autori classici 

14 Su di lui, cfr. Laufner 1963.



LE&E#TU# DI VIAGGIO E GEOG#FIA   ·   103

perché a volte Alberti ne ada!ava il testo, anche discostandosene di 
molto, in modo da poter rendere meglio il suo pensiero in lingua 
volgare. In questi casi la ripresa del testo originale da parte del tradu!ore 
perme!eva di eliminare le ambiguità. Altro problema era poi rappre-
sentato dal fa!o che, a dire di Kyriander, Alberti avrebbe fa!o ricorso a 
codici meno buoni di quelli a sua disposizione per alcuni autori antichi, 
quali Livio, Plinio e Virgilio, e si sarebbe avvalso di commenti desueti 
ad opere greche, ormai superati da più accurate traduzioni. In questi 
casi, Kyriander a%erma però di non essere intervenuto perché l’autore 
avrebbe potuto compiere tale scelta per precise ragioni. Particolar-
mente complesso era, in"ne, il problema della traduzione delle cita-
zioni di poeti italiani come Dante e Fazio degli Uberti. In questi casi, 
Kyriander sceglie di tradurre ad verbum nonostante ciò compromet-
tesse la leggibilità del testo. Il lavoro di collatio, particolarmente a!ento, 
è da Kyriander esteso anche alle edizioni di Alberti, di cui conosceva le 
due pubblicate ancora vivente l’autore a Bologna e a Venezia, e la terza, 
postuma, uscita sempre a Venezia. Kyriander utilizza l’ultima perché 
più ampia, ma confrontandola con le altre due e, specialmente, con la 
prima perché ritenuta più accurata.

Un’iniziativa diversa fu invece quella portata avanti nei Paesi Bassi 
fra il 1722 e il 1725, quando vennero trado!e circa venti opere italiane 
di argomento monogra"co su singoli centri della penisola. Si tra!ava di 
testi di varie età, composti sopra!u!o nel corso del XVII secolo, ma 
anche nei primi anni del XVIII, testi che servivano a nutrire i due grandi 
proge!i editoriali intrapresi da Johann Georg Graevius (1632-1703), 
ossia il %esaurus antiquitatum et historiarum Italiae (1704) e il %esau-
rus antiquitatum et historiarum Siciliae, Sardiniae et Corsicae (1704-25). 
Tali imprese furono portate avanti da Pieter Burmann (1668-1741), 
allievo di Graevius e dal 1714 professore di greco e latino a Leida. È 
so!o la sua direzione che si sviluppa sopra!u!o la ricerca di testi fa!i 
tradurre velocemente da un piccolo numero di tradu!ori. Fra questi il 
più a!ivo è Sigebert Havercamp (1684-1742), "lologo e numismatico, 
dal 1721 professore presso l’Università di Leida, nonché editore di 
molti testi antichi, fra cui le opere di Giuseppe Flavio, Tertulliano e 
Censorino. A lui si deve la traduzione, per fare solo due esempi, delle 
Memorie istoriche dell’antico Tuscolo oggi Frascati (1711) di Domenico 
Barnaba Ma!ei (XVII-XVIII sec.) e delle Dichiarazioni della pianta delle 
antiche Siracuse e di alcune medaglie di esse (1613) di Vincenzo Mirabella 



104   ·   SERGIO BRILLANTE

(1570-1624), che "gurano rispe!ivamente nel %esaurus riguardante la 
penisola (vol. 8.4, 1723) e in quello riguardante la Sicilia (vol. 11, 
1725). Naturalmente, l’idea di far tradurre opere italiane era già stata 
inaugurata dallo stesso Graevius, come dimostra la traduzione degli 
o!o libri della Roma antica di Famiano Nardini (1600-61) inserita nel 
%esaurus antiquitatum Romanarum, l’unica delle tre grandi collezioni 
che si sviluppò interamente nell’arco della vita dello studioso (vol. 5, 
1697). La traduzione è in questo caso di Jacobus Tollius (1633-96), 
studioso di medicina e lingue classiche, che fu però allontanato dalla 
carriera accademica per le sue idee liberali e la sua adesione al ca!olice-
simo, e che visse per diverso tempo in Italia.15

L’iniziativa di Burmann aveva quindi una "nalità marcatamente 
erudita e servì ad avvicinare un pubblico internazionale, che per lungo 
tempo si sarebbe servito di quella preziosa raccolta, all’antiquaria 
italiana. I volumi trado!i, per lo più pubblicati nei centri stessi di cui 
tra!avano per iniziativa di editori minori, raccoglievano il fru!o delle 
lunghe ricerche di notabili del luogo che spesso consacravano alla 
storia, alla raccolta di reperti e alla collezione di fonti del paese da essi 
abitato l’intera loro vita intelle!uale.

4. La geopolitica: il caso di Giovanni Botero

Un ulteriore aspe!o so!o cui si presenta la ricca le!eratura geogra"ca 
di età moderna è quello geo-politico, concentrato cioè sulla descrizione 
delle forze militari e economiche delle diverse compagini statali dei vari 
continenti, la cui sistemazione si deve a Giovanni Botero (1544-1617) 
e alle sue Relazioni universali. Pubblicate in più parti a cominciare dal 
1591, le Relazioni conobbero le prime traduzioni già nel 1596, verosi-
milmente senza che i tradu!ori tenessero conto della prima edizione 
completa dell’opera, uscita proprio nel 1596. Fu in quell’anno, infa!i, 
che due diversi editori di Colonia ne selezionarono il contenuto, 
limitandosi alla seconda parte dell’opera riguardante la forma di 
governo e le risorse economiche dei vari stati, e lo fecero volgere in 
tedesco, dando così avvio a un "ume di imprese editoriali simili.16 Fu 

15 Blok 1921.
16 Per un elenco delle traduzioni cfr. Assandria 1928. Sulla fortuna delle Relazioni 

boteriane, con particolare a!enzione alle traduzioni, si vedano almeno Doglio 1986; 
Albonico 1990 e 1992; Stolleis 1992; Raviola 2015, LXXII-LXXX.



LE&E#TU# DI VIAGGIO E GEOG#FIA   ·   105

proprio uno di questi due editori, Andreas Lambert, a proporre nello 
stesso anno anche una traduzione della medesima opera in latino. Tra-
duzione tedesca e traduzione latina procedono quindi di pari passo 
nelle intenzioni dell’editore, verosimilmente con l’obie!ivo di interes-
sare sia il pubblico nazionale che un pubblico colto più latamente euro-
peo. In e%e!i, nelle brevi prefazioni poste ai due volumi, si so!olinea 
l’esistenza di un pubblico già pronto a ricevere l’opera, ma ignaro di 
italiano. L’editore riferisce quindi di aver cercato un tradu!ore, cui 
avrebbe anche impartito alcune linee guida per il lavoro: rispe!are il 
più possibile il senso e le parole dell’autore, a costo di me!ere da parte 
l’eleganza stilistica (Du Bruecqs, %eatrum, 1r):

Ego quoque cum eodem desiderio tenerer, quod illius idiomatis, non 
admodum peritus essem et neminem operi manum admovere viderem, 
eum in linguam Latinam verti curavi rogavique translatorem sensum 
authoris quam dilucidissime, et ad verbum si "eri posset redderet, nec 
tantam ornatus sermonis, quantam sensus authoris rationem haberet.

Queste parole un po’ vaghe costituiscono l’unico brandello di informa-
zione sulle ragioni e le modalità della prima traduzione latina delle 
Relazioni, che in realtà non si segnala per particolare eleganza. È taciuto 
persino il nome del tradu!ore, che però veniamo a conoscere grazie a 
una riedizione del testo del 1598, promossa da un altro editore di Colo-
nia particolarmente interessato alla produzione geogra"ca, ossia 
Bertram Buchholz. In questa nuova edizione, il tradu!ore è infa!i 
indicato con il nome di Guido Du Bruecqs (XVI sec.). Non si saprebbe 
dire molto di questo personaggio, cui non sembrano potersi ricondurre 
altri lavori eruditi. Tu!avia, il suo nome sembra ritrovarsi fra quelli che 
so!oscrissero l’unione dei Paesi Bassi nella Repubblica delle Se!e 
Provincie nel 1580 e da tale documento si desume che egli era un nota-
bile della ci!à di Bruges, di fede protestante (Corps diplomatique, 333).

La fede del tradu!ore e dell’intero ambiente in cui l’opera era pub-
blicata ha un’in'uenza dire!a sul contenuto della traduzione. Sia pure 
encomiabile per la completezza e l’aggiornamento delle informazioni, 
l’opera di Botero a%ronta spesso il tema delle guerre di religione o dei 
poteri del papa con accenti che non potevano trovare spazio nella realtà 
tedesca. La traduzione di Du Bruecqs, quindi, è non solo sele!iva, dal 
momento che prende in considerazione unicamente la seconda parte 
del testo, ma procede anche a tagli e modi"che di alcuni punti partico-



106   ·   SERGIO BRILLANTE

larmente sensibili. L’esempio più notevole è probabilmente quello ri-
guardante il capitolo sul Pontifex Romanus, che nell’originale si trovava 
al termine della seconda parte perché “sommo della grandezza umana” 
(Botero, Relazioni, 805). Nell’edizione latina esso invece non è conside-
rato come una monarchia universale ed è quindi inserito nella sezione 
riguardante il continente europeo. Ciò è coerente con le modi"che 
operate in relazione alla descrizione dei poteri del ponte"ce. Se per 
Botero, la sua grandezza “è di due sorti perché una consiste nella signo-
ria e dominio temporale ch’egli ha, l’altra nella giurisdizione e au!orità 
spirituale” (ibidem), il riferimento alla “giurisdizione spirituale” cade 
nella traduzione, che si limita a parlare di una generica authoritas 
spiritualis. Tale giudizio è poi so!olineato anche a!raverso l’omissione 
di tu!a la seconda – e più ampia e signi"cativa – parte del capitolo, che 
riguarda appunto il potere spirituale del papa (ibidem, 807-19).

Questi scarti rispe!o all’originale dovevano imporsi nelle molte 
riedizioni del testo. La traduzione di Du Bruecqs fu infa!i variamente 
sfru!ata dagli editori "no alla "ne del Seicento a!raverso rifacimenti e 
estra!i che ne modi"carono in parte la "sionomia, ma garantirono la 
trasmissione del testo latino. Già nel 1597 lo stesso editore, Andreas 
Lambert, pubblicava quello che sembrerebbe solo un estra!o della 
traduzione boteriana contenente unicamente la descrizione delle due 
monarchie universali, rappresentanti di due mondi contrapposti, il Re 
Ca!olico e il Gran Turco. In realtà, il Commentariolus parallelos era 
un’opera quasi del tu!o nuova. Certo, aveva come base il testo di Du 
Bruecqs e ereditava i vari accorgimenti riguardanti il capitolo sul Re 
Ca!olico già operati da lui, ma rivedeva molto dello stile latino, reso ora 
più 'uido e più libero rispe!o all’ordo verborum dell’italiano. L’autore di 
questa revisione era Karel Utenhove (1536-1600), "glio dell’omonimo 
corrispondente di Erasmo.17 Do!o umanista, originario di Gent, si im-
pose come editore e tradu!ore delle opere di Callimaco e Nonno di 
Panopoli. Dopo aver vissuto in diversi luoghi d’Europa, nell’ultimo 
decennio del XVI secolo si stabilì a Colonia, dove restò "no alla morte. 
Vista l’identità del tradu!ore, non colpisce che una delle aggiunte al 
testo boteriano (e alla traduzione di Du Bruecqs) consista in un breve 
elogio della natale ci!à di Gent che si trova al termine del capitolo sugli 

17 Forster 1971.



LE&E#TU# DI VIAGGIO E GEOG#FIA   ·   107

stati europei: “neque enim aliunde feliciora prodeunt ingenia, nec 
expressiora priscae virtutis exempla” (Utenhove, Commentariolus, 3r).

Questo rifacimento di Utenhove venne poi accorpato alla tradu-
zione di Du Bruecqs e già nel 1598, l’editore Bertram Buchholz, in-
augurando una prassi poi seguita nelle successive riedizioni, poteva 
proporre una nuova edizione della seconda parte delle relazioni bote-
riane che ado!asse il testo di Utenhove per i capitoli sulle due monar-
chie universali e quello di Du Bruecqs par la parte restante.

Se questa impresa ebbe particolare successo, isolato fu invece il 
tentativo compiuto da Sebastian Schröter (1593-1650), che, nel 1648, 
pubblicava il suo Mercurius cosmicus. Il riferimento al dio dai calzari 
alati, che può percorrere in velocità la terra per portare i suoi messaggi, 
era funzionale a descrivere un’opera che come, recita il so!otitolo, era 
una vera e propria Epitome geographica. L’interesse non è qui sulle entità 
statali e le lore forze, bensì sulla conformazione morfologica degli stati 
(con"ni, divisione regionali, ci!à, cara!eristiche naturali), e la fonte 
utilizzata non è più la seconda parte dell’opera boteriana, ma la prima. 
Tu!avia, il volume non contiene una vera e propria traduzione da 
Botero; al testo è infa!i preposto un elenco di Auctores quorum opera et 
labore in hoc opusculo usi sumus e Botero risulta più onestamente essere 
solo una delle cinque autorità invocate (con la consueta incompren-
sione del luogo di provenienza dello scri!ore, qui quali"cato come 
Genuensis). In e%e!i quello proposto da Schröter è un compendio 
geogra"co in latino che riprende varie opere precedenti e che di Botero 
utilizza solo i dati ‘nudi’. Elimina cioè tu!e le note etnogra"che, econo-
miche, naturalistiche o erudite, anche a costo di sopprimere interi 
capitoli (come quello sul Nilo) o addiri!ura interi libri (come il breve 
libro IV che serve da introduzione alla descrizione del Nuovo Mondo).18 
Le Relazioni sono però seguite da vicino per quel che riguarda la strut-
tura dell’opera, rispe!ata quasi completamente, al ne!o di alcuni scarti, 
fra cui quello più vistoso è lo spostamento della descrizione dei Paesi 
Bassi dopo quella della Francia. Oltre che un formidabile deposito di 
informazioni ogge!ive, Botero o%riva in e%e!i un’intelaiatura chiara e 
stabile per poter a%rontare l’intera descrizione del mondo.

18 I due passi segnalati corrispondono, rispe!ivamente, a Botero, Relazioni, 293-96 e 
349-65.



108   ·   SERGIO BRILLANTE

L’obie!ivo di tale operazione è, come a%erma il titolo, la iuventus 
studiosa. Schröter è in e%e!i pastore di Erfurt e insegnante, versato in 
teologia, studi di greco e di ebraico. Si capisce quindi che lo scopo della 
sua operazione sia di tipo pedagogico. Una ricerca completa sull’argo-
mento egli aveva in e%e!i già o%erto nel 1620 all’interno del suo 
tra!ato in due volumi Historica totius terrarum orbis. L’editore che ne 
aveva sostenuto le spese era stato in quel caso il medesimo libraio 
Johannes Birckner che avrebbe poi stampato il Mercurius cosmicus. È 
probabile che l’idea di quest’ultimo volume sia nata proprio dalla colla-
borazione fra i due con l’obie!ivo di creare uno strumento più agile, 
destinato a un pubblico studentesco più largo, anche se locale. L’insi-
stenza già nel titolo sul fa!o che l’opera non era ancora mai stata 
pubblicata in Germania rivela infa!i che l’operazione è rivolta sostan-
zialmente a le!ori tedeschi. Tu!avia, in questa operazione manca 
quell’aspirazione europea che segna invece le origini delle traduzioni 
latine della seconda parte delle Relazioni universali.



La poesia epico-cavalleresca

Francesco Lucioli

1. In tu!o o in parte?

Nel suo Breve discorso in difesa dell’Orlando furioso, pubblicato nel 1580, 
Francesco Caburacci ricorda, tra l’altro, che il poema di Ariosto “per più 
volar lontano ha cominciato a vestirsi ancho delle penne latine” (Cabu-
racci, Breve discorso, 80). La latinizzazione, giudicata uno dei veicoli di 
circolazione del testo fuori dai con"ni nazionali, è una pratica che 
riguarda pochi altri romanzi precedenti al Furioso (di fa!o solo l’Inamo-
ramento de Orlando di Boiardo) e alcuni poemi epici successivi (come la 
Gerusalemme liberata di Tasso e qualche suo epigono), ma spesso 
proprio per l’a!razione esercitata dal poema ariostesco. Volgere in latino 
un poema, cavalleresco o epico che sia, non signi"ca tu!avia, o almeno 
non prima della "ne del XVII secolo, restituire il testo nella sua interezza 
e organicità per renderlo fruibile a le!ori inesperti di volgare; tra 
Cinque e Seicento, latinizzare signi"ca spesso selezionare alcune 
porzioni testuali più o meno estese con l’obie!ivo di o%rire le!ure 
mirate che contribuiscano all’interpretazione e, spesso anche alla cano-
nizzazione, di quell’opera e del suo autore.

2. L’Inamoramento de Orlando e una novella ‘rusticale’

Allo stato a!uale delle conoscenze è possibile rintracciare un’unica 
traduzione in latino dell’Inamoramento de Orlando di Ma!eo Maria 
Boiardo (1441-94), più precisamente di una speci"ca parte del poema: 
la novella di Iroldo, Prasildo e Tisbina che Fiordelisa racconta a Ranaldo 
(IO 1.12.5-90). La traduzione delle stanze in 754 esametri, contenuta 
in uno zibaldone manoscri!o di Opuscula varia, è a!ribuita all’umanista 
ferrarese Gaspare Sardi (ca. 1480-1559), e deve dunque essere ricon-
do!a alla prima metà del XVI secolo;1 la datazione è signi"cativa, perché 

1 La novella, conservata a Modena, Biblioteca Estense Universitaria, ms. Lat. 174 (= α 
O 6 15), f. 65r-85v, è stata segnalata e solo in parte pubblicata da Bertoni 1904, 287-88, 
ed è ora edita in Boiardo, Latinizzazione.



110   ·   F#NCESCO LUCIOLI

nello stesso periodo la novella boiardesca circolava anche autonoma-
mente in stampine di cara!ere popolare, a dimostrazione del successo 
di tale speci"ca porzione del romanzo e della sua di%usione in forma di 
excerpta rivolti a di%erenti pubblici di le!ori.2

La traduzione, piu!osto fedele nel contenuto alle o!ave originali, 
ma non alla loro scansione, reca l’intestazione Ruralis Tisbyna: Sardi non 
soltanto me!e al centro dell’episodio la protagonista femminile, elimi-
nando i nomi dei due amanti pur presenti nell’intitolazione degli excerpta 
boiardeschi (La hystoria de Prasildo et de Tisbina [1522], e La historia de 
Hiroldo et Prasildo [1545]), ma interpreta la vicenda in chiave rusticale, 
so!olineando, anche mediante riprese intertestuali, gli elementi più 
marcatamente elegiaci della novella. Così, ad esempio, nel ria%ermare la 
propria fedeltà a Iroldo prima di tentare di avvelenarsi, Tisbina dichiara: 
“[…] Tua sum Tisbyna, fuique / et tua semper ero! […]” (Modena, 
Biblioteca Estense, ms. Lat. 174 (= α O 6 15), f. 77r, 433-34), ripren-
dendo le parole rivolte da Penelope a Ulisse nella prima delle Heroides 
ovidiane (83-84: “Tua sum, tua dicar oportet; / Penelope coniunx 
semper Ulixis ero”), forse non senza la mediazione ariostesca della 
le!era con cui Bradamante si professa fedele a Ruggiero (OF 44.61.1-2: 
“Ruggier, qual sempre fui, tal esser voglio / "n alla morte, e più, se più si 
puote”, già a sua volta riscri!ura del capitolo XIII di Ariosto). L’episodio 
novellistico viene così rielaborato in veste elegiaco-pastorale, contri-
buendo, anche mediante il ricorso alla lingua latina, a modi"care ed 
elevare il genere le!erario della porzione testuale so!oposta a tradu-
zione, interpretata come frammento autonomo e di fa!o irrelato ri-
spe!o al poema cavalleresco a cui pur originariamente apparteneva.

3. L’Orlando furioso tra proemi e lamenti

La di%usione dell’Inamoramento de Orlando per episodi è probabil-
mente in'uenzata dall’a!razione esercitata dal successo dell’Orlando 
furioso di Ludovico Ariosto (1474-1533), dal quale sono ricavati tre 
excerpta più volte riediti nel corso del Cinquecento: una novella, quella 
di Astolfo e Iocondo (OF 38.4-74), e i lamenti di due donzelle, Olimpia 
(OF 10.1-34) e Isabella (OF 24.74-90), sono infa!i immessi sul mer-
cato in opuscoli di poche carte e basso costo cronologicamente coevi o 

2 Harris 1988, vol. 1, 131 e 203; Caneparo 2021, 108-14.



LA POESIA EPICO-CAVALLERESCA   ·   111

precedenti rispe!o agli excerpta dell’Inamoramento.3 Il fenomeno delle 
latinizzazioni, che dalla seconda metà del Cinquecento prosegue 
almeno "no al XIX secolo, investe invece porzioni di%erenti del poema 
che “l’Ariosto (ancorché del contrario […] persuaso dagli amici et in 
ispezie dal Bembo) non volle altrimenti scrivere […] in versi latini, con 
tu!o che in quello molto valesse, come se ne vede anco il saggio, 
rispondendo che voleva essere ’l primo nella lingua sua, che ’l secondo 
o terzo nella latina, in cui né anco saria per avventura stato ’l quarto, 
non si potendo nelle lingue morte aspirar forse alla soprana gloria”.4 La 
prima traduzione latina integrale dell’Orlando furioso, con il testo origi-
nale a fronte, è realizzata da Torquato Barbolani (1682-1756) e pubbli-
cata ad Arezzo nel 1756 (Barbolani, Orlando furioso); tu!avia, sia prima 
sia dopo tale iniziativa vengono realizzati numerosi tentativi di latiniz-
zazione parziale del poema che riguardano uno o più canti, serie di 
o!ave o singole stanze, secondo un meccanismo di ripresa e rielabora-
zione a$ne ad altre forme di ricezione dell’opera, dalle tramutazioni ai 
centoni, dalle parodie alle riscri!ure sacre e musicali.5

Alcuni di questi esperimenti di traduzione hanno cara!ere più siste-
matico e giungono anche alla stampa nel corso del XVI secolo: nel 1570 
escono a Osimo Rolandi Furiosi cantus cuiusque principia Latinitate do-
nata (Maurizio, Rolandi Furiosi principia), ossia una latinizzazione esa-
metrica di tu!e le o!ave proemiali del poema, e Rolandi Furiosi liber pri-
mus Latinitate donatus (Maurizio, Rolandi Furiosi liber primus), versione 
dell’intero I canto, entrambe a "rma del maestro piceno Visito Maurizio 
(n. 1517?); nel 1588 il giurista tedesco Volrad von Plessen (1560-1631) 
aggiunge alla sua riscri!ura in latino delle Cinquante quatrains, conte-
nant préceptes et enseignements utiles pour la vie de l’homme di Guy du 
Faur de Pibrac (1529-84) una propria silloge di Moralia quaedam Ludo-
vici Ariosti celeberrimi apud Italos poetae in versus heroicos Latinos 
conversa, ossia una traduzione in esametri di tredici stanze proemiali del 

3 In proposito cfr. Lucioli 2020, 1-7.
4 È il passo di una le!era che il le!erato senese Bellisario Bulgarini (1539-1619) invia 

al corrispondente Roberto Titi (1551-1609) il 19 dicembre 1595, conservata a Siena, 
Biblioteca Comunale degli Intronati, ms. C II 25, f. 148r-v.

5 Per un repertorio delle traduzioni latine dell’Orlando furioso cfr. Lucioli 2024b, 199-
213, e Lucioli 2024c; quando non diversamente indicato, si rinvia a tali studi per de!agli 
speci#ci circa le traduzioni e i traduttori. Per un’antologia di traduzioni latine di stanze 
del Furioso cfr. Ariosto, Latinizzazioni.



112   ·   F#NCESCO LUCIOLI

Furioso (Plessen, Moralia: OF 4.1, 5.1-3, 6.1, 15.1, 17.1, 18.1-2, 19.1, 
21.1-2, 23.1, 29.1, 30.1, 43.1-3, 44.1); nel 1599 sono stampate le Meta-
phorae ex Ludovico Ariosto, sub numeris Latinitati redditae del nobile 
veronese Antonio Dionisi (XVI sec.), raccolta che comprende sedici 
traduzioni in distici elegiaci di o!ave ariostesche, strofe contenenti 
similitudini, ma sopra!u!o stanze di lamento (Dionisi, Metaphorae: 
OF 1.41-44, 7.11-15 e 73, 10.25-34, 19.27-34, 22.32-33, 23.100-135, 
24.77-86, 25.60-69, 27.117-121, 30.32-37, 32.18-25 e 37-43, 36.32-34, 
44.39-50 e 57-66).6 Tali iniziative editoriali testimoniano di una marcata 
a!enzione per alcune porzioni molto speci"che del Furioso: anzitu!o il 
I canto, che viene frequentemente trado!o in diale!o – dal Primo canto 
de Orlando furioso in lingua venetiana di Benede!o Clario (1554) al 
Primo canto d’Orlando furioso pubblicato nella silloge di Rime diverse in 
lingua genovese di Paolo Foglie!a (1583) –, riscri!o in chiave spirituale 
– il Primo canto del Furioso traslatato in spirituale di Goro da Colcelalto 
(1589), il Primo canto dell’Ariosto trado!o in rime spirituali di Cristoforo 
Scanello (1593), il Primo canto dell’Ariosto trado!o in spirituale di 
Giulio Cesare Croce (1622) – e anche ada!ato in musica, come nel 
caso delle ercolane, forme metriche per lo più diale!ali modellate sulla 
villo!a di tardo Qua!rocento; quindi una o più spesso tu!e le stanze 
proemiali dei canti, come nelle tramutazioni del Discorso sopra tu!i li 
primi canti d’Orlando Furioso di Laura Terracina (1549), in Tu!i i 
principii de’ canti dell’Ariosto musicati da Salvatore Di Cataldo (1559), 
nel Capitolo centonario di Giulio Cesare Croce pubblicato nella sua 
Uccelliera d’amore (1606), in Li trofei del mal #ancese tramutati dalle 
prime stanze de’ canti dell’Ariosto, parodia a!ribuita a Geronimo Rasore 
(1645); e in"ne le stanze di lamento, di%use sia in opuscoli di excerpta, 
come ricordato, sia in forma di tramutazioni e di parodie diale!ali.7 È 
dunque evidente un chiaro interesse per le o!ave del poema di cara!ere 
gnomico-sentenzioso e di tono lirico-elegiaco.

A tali poli di a!razione si ispirano anche altre iniziative tradu!orie 
meno sistematiche, come la versione in esametri che l’umanista bolo-
gnese Achille Bocchi (1488-1562) o%re dell’inve!iva contro le armi da 

6 La raccolta contiene anche le latinizzazioni di sedici stanze incluse nella I egloga pasto-
rale del Figeno (1588) dello stesso Dionisi e del sone!o Sembra a l’incontr’al ciel l’inferno 
accenda del poeta veronese Aurelio Prandino (XVI sec.): Dionisi, Metaphorae, 118-33.

7 Per queste tipologie editoriali cfr. Lucioli 2020, 25-191, e Lucioli 2024b, 177-97 e 215-42.



LA POESIA EPICO-CAVALLERESCA   ·   113

fuoco di OF 11.23-25, accostabile per tono e argomento alle stanze pro-
emiali (in Rota, De tormentariorum vulnerum natura, 4-6), e la riscrit-
tura sempre esametrica del gesuita milanese Tommaso Ceva (1648-
1737) del compianto per Ercole Cantelmo di OF 36.7-10, proemio 
simile a un lamento (Ceva, Sylvae, 48-50). Disseminate in antologie di 
poesia latina a cara!ere nazionale sono le traduzioni in esametri della 
descrizione di Olimpia disperata in OF 11.64-66 dell’umanista trentino 
Nicolò d’Arco (ca. 1492-1546), del proemio di OF 2.1 del le!erato 
milanese Ludovico Annibale Della Croce (Annibale Cruceo, 1499-
1577), e delle stanze iniziali di OF 10.5-9 di Scaevola Sammarthanus, 
ossia l’umanista e teologo francese Gaucher de Sainte-Marthe (1536-
1623).8 Traduzioni in latino del medesimo tipo di stanze si registrano 
con frequenza anche in forma manoscri!a: il le!erato Tito Elio Vi!ore 
Astemio, noto anche come Tito Gallico, nome di ba!aglia o accade-
mico di Vincenzo Francescucci da Fano ($. 1544), traduce in distici 
elegiaci una strofa del lamento di Bradamante in OF 45.38 e il proemio 
di OF 10.1 (Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, ms. Ashb. 436, 
f. 169r; Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, ms. Magl. VIII.47, 
f. 267v-268r); e sempre le stesse tipologie di o!ave sono riprese anche 
dall’umanista pratese Flaminio Rai (1555-post 1587), autore anche di 
numerose latinizzazioni di testi lirici,9 che volge in esametri la stanza di 
un altro lamento di Bradamante in OF 44.62 e un’o!ava del proemio di 
OF 26.2 (Firenze, Biblioteca Riccardiana, ms. 901, f. 177r-v e 216v-
217r); anonime sono invece le latinizzazioni esametriche di alcune 
stanze in sequenza dei lamenti di Isabella (OF 24.77-83 e 85-86) e di 
Bradamante (OF 32.18-21 e 23), tràdite da più codici, uno dei quali 
conserva anche una versione latina del lamento di Bradamante in OF 
44.61.10

8 I primi due testi si leggono in Toscano, Carmina, vol. 1, 282v e 285v, e in Gruter, 
Delitiae Italorum, vol. 1, 257 e 861 (ma quello di d’Arco #gurava già nella sua silloge di 
Numeri del 1546: Arco, Numeri, 26); il componimento di Scaevola Sammarthanus si 
legge invece in Gruter, Delitiae Gallorum, vol. 3, 418-19. Per queste iniziative editoriali 
cfr. Lucioli 2019 e 2024a.

9 In proposito cfr. il saggio di Jacopo Pesaresi in questo volume.
10 Si tra!a dei ms. Chicago, Newberry Library, Case 6 A 11, vol. 1, f. 89r-95v; Ci!à del 

Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 5226, f. 226r-232v e 237r; Firenze, 
Biblioteca Nazionale Centrale, Magl. VII.877, f. 187v-191r; Firenze, Biblioteca Riccar-
diana, 2725, f. 103r-105r; Roma, Biblioteca dell’Accademia Nazionale dei Lincei e 
Corsiniana, 44. C. 22, f. 323r-326r.



114   ·   F#NCESCO LUCIOLI

Sempre manoscri!i sono anche alcuni tentativi di traduzione che 
travalicano la misura della singola o!ava o del gruppo di stanze: si tra!a 
del Fragmentum Metaphrasis Libri I Rolandi Furentis del canonico di 
Aquileia Giacomo di Montegnacco (1536-72), versione in esametri del 
I canto, più o meno coeva al Rolandi Furiosi liber primus Latinitate dona-
tus di Maurizio (Udine, Biblioteca Arcivescovile, ms. Fondo Bartolini 
17, f. 148r-157r); della riscri!ura sempre in esametri di nove canti del 
poema (OF 1-4, 34, 42, 44-46) realizzata dal giurista e genealogista 
milanese Ra%aele Fagnani (1552-1623), della quale si conservano più 
stesure (Milano, Biblioteca Ambrosiana, ms. V 44 sup); e in"ne della 
traduzione esametrica di trentadue dei quarantasei canti del Furioso 
composta da un anonimo canonico in occasione della cerimonia per la 
traslazione delle ossa di Ariosto nell’Aula Magna della Biblioteca 
Comunale di Ferrara nel giugno del 1801.11

Di%erenti sono non soltanto le soluzioni metriche ado!ate (con 
alternanza tra esametri e distici elegiaci), ma anche le motivazioni 
dietro le scelte operate e le strategie di resa in latino degli endecasillabi 
originali, aspe!i in'uenzati dal diverso livello di competenza linguistica 
dei tradu!ori, dalla loro provenienza, dal pubblico a cui sono rivolte le 
loro iniziative, ma anche dal tipo di interpretazione che del testo origi-
nale i tradu!ori intendono o%rire. Già il tra!amento del distico iniziale 
del poema, con il doppio chiasmo “Le donne, i cavallier, l’arme, gli 
amori, / le cortesie, l’audaci imprese io canto” (OF 1.1.1-2) rivela di%e-
renti tipi di le!ura dell’opera, ora intesa in chiave più romanzesca, con 
la più accentuata a!enzione riservata a donne e amori nelle versioni 
manoscri!e di Giacomo di Montegnacco, Ra%aele Fagnani e dell’ano-
nimo canonico, ora invece rielaborata in chiave decisamente più epica, 
come testimonia l’esplicita ripresa dell’incipit dell’Eneide nelle latinizza-
zioni giunte alle stampe di Visito Maurizio e Torquato Barbolani. Allo 
stesso modo, le diverse versioni della stanza del lamento di Sacripante 
dedicata alla similitudine della rosa (OF 1.42), modellata su alcuni noti 
versi catulliani (62.39-47), rivelano di%erenti prospe!ive e strategie di 
riscri!ura: alcuni tradu!ori, come Maurizio e Barbolani, procedono in 
direzione di uno svuotamento, o almeno di una riduzione, degli aspe!i 
più marcatamente erotici dell’episodio, mentre altri, come Fagnani e 

11 I testi, conservati presso l’Archivio Storico Comunale di Ferrara, si leggono in Brizio 
1933.



LA POESIA EPICO-CAVALLERESCA   ·   115

l’anonimo canonico, privilegiano il cara!ere sensuale della scena, 
ampli"candone singoli elementi; alcuni, come Dionisi, preferiscono 
so!olineare la natura sensoriale, olfa!iva e cromatica, dell’immagine 
ariostesca, mentre altri ancora, come Giacomo di Montegnacco e 
Fagnani, intessono un dialogo intertestuale non solo con il Furioso, ma 
anche con il carme di Catullo che ne è alla base. Si tra!a di scelte di-
verse, che si possono a$ancare o alternare nella storia della ricezione in 
latino del poema ariostesco.

Le varie traduzioni si rivelano così non soltanto versioni in latino di 
alcune selezionate ma signi"cative porzioni del Furioso, ma anche ri-
scri!ure, rielaborazioni profondamente legate non solo alle edizioni 
dell’opera, ma anche agli apparati paratestuali che le accompagnano e ai 
suoi primi commenti. I Moralia di Volrad von Plessen, ad esempio, non 
soltanto rispondono all’interesse per le stanze incipitarie del poema, ma 
si pongono in continuità con la tendenza a interpretare e riformulare il 
Furioso quale repertorio di moralità, secondo la le!ura sostenuta da 
commentatori come Simone Fornari e Orazio Toscanella, poi concre-
tizzatasi in raccolte come quella di Versi morali et sententiosi di Dante, del 
Petrarca, di M. Lodovico Ariosto (1554).12 Inoltre, se apparentemente 
può sembrare a$ne all’iniziativa di Visito Maurizio, per la scelta di 
concentrarsi sulle sole stanze iniziali del poema, a ben guardare la 
latinizzazione di von Plessen risulta molto distante per il tipo di inter-
pretazione del poema che intende veicolare: se infa!i Maurizio, a!ra-
verso una traduzione "!a di richiami intertestuali, intende a$liare il 
Furioso ai classici, von Plessen, promuovendone una le!ura eminente-
mente morale, mira a ria%ermarne la modernità. La distanza è in fondo 
la stessa che intercorre tra l’edizione Giolito del 1542 e quella Valvas-
sori del 1553, di cui i tradu!ori sembrano conoscere molto bene non 
solo il testo, ma anche gli apparati di commento che lo accompagnano e 
che mirano a o%rire le!ure (classiche, epiche, morali, religiose) del 
poema. E lo stesso può dirsi per la silloge di Dionisi, le cui Metaphorae 
dialogano con paratesti come la Dimostratione delle comparationi 
allestita da Lodovico Dolce, una raccolta delle similitudini del poema e 
delle loro fonti che segue l’opera già a partire dall’edizione Giolito del 
1542 e che viene progressivamente arricchita nelle edizioni successive. 
Alle soglie del Seicento, anche Dionisi dimostra dunque un profondo e 

12 Per la silloge cfr. Lucioli 2023b.



116   ·   F#NCESCO LUCIOLI

indissolubile legame con le modalità di le!ura e interpretazione con cui 
il Furioso veniva o%erto ai le!ori "n dagli anni Quaranta del XVI secolo. 
E tu!avia, come nei casi delle latinizzazioni delle o!ave incipitarie e del 
I canto del poema, anche le Metaphorae, con la loro a!enzione per le 
stanze di lamento, testimoniano di una profonda conoscenza delle altre 
forme di riscri!ura e riada!amento, serie come facete, a!raverso le 
quali il Furioso era di%uso sul mercato librario. Declinando in latino le 
medesime strategie, editoriali ed ermeneutiche, ado!ate in lingua 
volgare, e promuovendo diverse le!ure del testo, anche tali iniziative 
contribuiscono in maniera signi"cativa alla canonizzazione del Furioso.

4. Dal romanzo all’epica: la Gerusalemme liberata e i suoi epigoni

Tra coloro che latinizzano stanze dell’Orlando furioso c’è anche il let-
terato leccese Girolamo Cicala (1599-1643), che include alcune stanze 
spicciolate di vario argomento nel suo poema Parnasus sive carminis 
certamen Eridani Sarni et Idumae, uscito nel 1636 e poi raccolto nella 
silloge postuma di Carmina del 1649 (Cicala, Carmina, 499-525). 
Tu!avia, in questo caso le o!ave ariostesche sono trado!e in relazione 
con alcuni passi della Gerusalemme liberata di Torquato Tasso (1544-
95) e del Tancredi del conterraneo Ascanio Grandi (1567-1647), 
poema epico uscito nel 1632 e poi nel 1636.

La sezione Parnasus si presenta come un poeme!o di cara!ere 
bucolico in cui tre pastori recitano a turno, in traduzione in strofe di 
o!o esametri latini, dieci o!ave su argomenti a$ni tra!e dai tre poemi: 
la scelta di Cicala verte su stanze che toccano temi come il duello con le 
aste, lo scontro tra due amanti, lo svolgimento di una ba!aglia senza 
tregua, la presentazione di una donna virtuosa, la descriptio mulieris, il 
lamento di un’amante abbandonata, la descrizione della morte, la simi-
litudine della rosa, il lamento su un compagno morente, l’uccisione di 
un nemico.13 Il tradu!ore intende dunque me!ere a confronto poemi 
di%erenti a partire da immagini o episodi simili e utilizza la traduzione 
come strumento utile “a evidenziare parallelismi o divergenze, che 
meglio risaltano, nel rispe!o costante del criterio comparativo, proprio 

13 Le stanze trado!e sono le seguenti: OF 30.47, 45.77, 24.101, 13.4, 7.11, 10.25, 
18.153, 1.42, 43.170, 46.140; GL 6.40, 3.24, 19.12, 4.43, 4.31, 16.36, 9.86, 16.14, 3.68, 
19.26; Tancredi, 3.118, 10.17, 18.36, 11.56, 14.62, 7.91, 15.114, 6.19, 9.12, 18.76.



LA POESIA EPICO-CAVALLERESCA   ·   117

grazie alle scelte stilistiche, lessicali e formali contenute nella trasposi-
zione latina”.14

A tali o!ave Cicala aggiunge poi la traduzione di altre dodici strofe 
spicciolate (Cicala, Carmina, 527-35), ricavate sempre dalle medesime 
opere, oltre alla stanza 17 del X canto dei Fasti sacri di Grandi, poema 
religioso del 1635 dedicato a Urbano VIII. In questo caso le strofe 
originali sono trado!e non in esametri ma in distici elegiaci: del Furioso 
vengono volte in latino due stanze incipitarie (OF 2.1 e 19.1) e un’ot-
tava contenente la descrizione delle bellezze di Angelica legata allo 
scoglio di Ebuda (OF 10.96), secondo un meccanismo di ripresa non 
estraneo alle altre latinizzazioni del Furioso; della Gerusalemme liberata 
la stanza relativa alla prima apparizione di Clorinda (GL 1.47) e alcune 
strofe dedicate agli amori e al lamento di Armida (GL 16.3, 20 e 50), 
con un’evidente preferenza per episodi di cara!ere lirico piu!osto che 
epico; e del Tancredi le o!ave della passione e della so%erenza di 
Matilde per Tancredi (Tancredi 7.32, 71 e 97) e della disperazione di 
Egla (Tancredi 2.89), ancora una volta con una chiara inclinazione 
elegiaca. Del poema di Grandi, inoltre, Cicala aveva già trado!o in 
esametri anche le o!ave 72-90 del canto V nel Somnium sive Va#inus, 
poeme!o pubblicato autonomamente nel 1634 e quindi incluso nella 
raccolta di Carmina (Cicala, Carmina, 480-97): Vafrino, scudiero di 
Tancredi, trasformato in uccello dal ricco piumaggio, si specchia nel 
"ume Idume e, riformulando alcune stanze di tema etico di Grandi, 
ri'e!e sulla dicotomia tra la corruzione dell’esistenza umana e la più 
naturale condizione di vita del genere animale.

Cicala, che si confronta anche con la tradizione lirica precedente e 
coeva, volgendo in latino sone!i di Petrarca, Della Casa, Marcello Ma-
cedonio, Ma%eo Barberini, Giovan Ba!ista Marino, Tommaso Stigliani 
e Claudio Achillini,15 utilizza la traduzione, da un lato, come strumento 
per me!ere a confronto le qualità formali e contenutistiche delle opere 
di Ariosto e Tasso, e, dall’altro, per elevare il poema del sodale Grandi al 
livello dei suoi predecessori. Le sue traduzioni di poesia epico-
cavalleresca riformulano i poemi originali come testi nuovi e autonomi, 
come poeme!i bucolici o dalla spiccata valenza morale; allo stesso 
tempo, le latinizzazioni dimostrano la volontà del tradu!ore di confron-

14 Leone 2011, 48.
15 Anche in questo caso cfr. il saggio di Jacopo Pesaresi in questo volume.



118   ·   F#NCESCO LUCIOLI

tarsi con porzioni testuali ritenute stimolanti dal punto di vista dello 
sforzo retorico-tradu!orio, oppure particolarmente signi"cative per il 
cara!ere lirico-elegiaco o per il tono moraleggiante che le contraddi-
stingue. Decisamente assente risulta invece l’elemento epico, che pur 
contraddistingue alcune, seppur non tu!e, le latinizzazioni della Geru-
salemme liberata prodo!e sia prima, sia dopo gli esercizi di ripresa di 
singole stanze realizzati da Cicala.16

Rispe!o all’Orlando furioso, le traduzioni integrali del poema 
tassiano sono più numerose – sia per la maggior brevità dell’opera, sia 
per l’importanza a!ribuita all’unità d’azione, anche in funzione del suo 
valore allegorico-religioso – e iniziano a circolare già a partire dalla se-
conda metà del XVII secolo: al 1673 risale infa!i la Hierosolyma vindi-
cata del prete forlivese Girolamo de Placentinis (XVII sec.), dedicata a 
Francesco Annibale d’Estrées, Duca e Pari di Francia (Placentinis, 
Hierosolyma vindicata), prima di una serie di latinizzazioni dell’intera 
opera, tu!e eseguite nell’epicizzante esametro: dalla Bullioneis del 
religioso cremonese Domenico de Zannis, stampata nel 1743 (Zannis, 
Bullioneis) ma la cui stesura manoscri!a data al 1716 (Napoli, Biblio-
teca Nazionale, ms. IX F 19), alla Jerosolimae liberatae seu Gothiphredi 
Torquati Tassi versio in Latinos exametro del sacerdote "orentino Cosimo 
di Scarperia (1720-78), conservata in un manoscri!o antecedente al 
1778 (Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, ms. Ashb. 601), dalla 
Gode#eis del piemontese Baldassarre Frambaglia, già gesuita e poi 
minorita francescano, stampata nel 1786 (Frambaglia, Gode#eis), "no 
alle traduzioni integrali dei secoli successivi realizzate da Mario Parente 
(Ierusalem liberata, 1824) e da Giuseppe Toraldo (Hierosolyma liberata, 
1900). Tali iniziative rivelano non solo un successo di più lunga durata 
rispe!o alle pratiche di latinizzazione del Furioso, ma anche una minore 
sperimentazione metrica accompagnata a una maggiore fedeltà al testo: 
come osserva de Placentinis nell’avviso ai le!ori, una delle poche ri'es-
sioni teoriche relative alla prassi tradu!iva ado!ata, l’obie!ivo è infa!i 
quello di “retinere sensum” dell’opera e “perspicuitate conceptus expli-
care” (de Placentinis, Hierosolyma vindicata, *5r-v). Ciò si concretizza 

16 Sulle latinizzazioni della Gerusalemme liberata cfr. Canfora 2012; Sense 2019; Mari 
2024; quando non diversamente indicato, si rinvia a tali studi per de!agli speci#ci circa 
le traduzioni e i tradu!ori. Per un’antologia di traduzioni latine della Liberata cfr. Tasso, 
Latinizzazioni.



LA POESIA EPICO-CAVALLERESCA   ·   119

anche in una maggiore a!enzione rivolta al testo nella sua unità, sia per 
ragioni di cara!ere ‘quantitativo’ (il poema tassiano è all’incirca la metà 
rispe!o a quello ariostesco per numero di canti e di versi), sia per moti-
vazioni di tipo contenutistico (la maggiore di$coltà di estrapolare 
singoli episodi o stanze di gusto epidi!ico).

Di fa!o, anche i (non pochi) casi di traduzione parziale della Gerusa-
lemme liberata, più che riprendere singole strofe (come nei Carmina di 
Cicala, nei quali tu!avia le stanze tassiane sono sempre messe in re-
lazione con quelle di Ariosto e Grandi), o%rono riscri!ure per lo più 
integrali di uno o più canti. È il caso, ad esempio, delle prime latinizza-
zioni in ordine cronologico, quelle realizzate dal giurista e autore di an-
notazioni al poema Scipione Gentili (1563-1616), che nel 1584, a soli 
tre anni dalla princeps della Liberata, pubblica a Londra le versioni esa-
metriche del I canto (Gentili, Solymeidos liber primus), con dedica alla 
regina Elisabe!a I, dei primi due canti (Gentili, Solymeidos libri II), e 
delle prime diciannove o!ave del canto IV (Gentili, Plutonis concilium), 
scegliendo dunque di concentrarsi, al di là del canto incipitario caro 
anche ai tradu!ori di Ariosto, su episodi di cara!ere non solo epico, 
quali il sacri"cio di Olindo e Sofronia e il concilio infernale. I primi 
qua!ro canti del poema sono anche al centro della prima latinizzazione 
secentesca, la Solymeis di Johannes Baptista Valentianus (XVI-XVII sec.), 
stampata a Chambery nel 1611 con dedica a Vi!orio Amedeo I di 
Savoia (Valentianus, Solymeis): in questo caso, la traduzione in esametri 
si presenta come un’ampli"cazione del testo originale, "nalizzata a 
includere motivi di cara!ere encomiastico.17 Sul solo canto XVI verte 
invece la versione esametrica del lucchese Guido Vannini (1571-1654), 
testo pubblicato a Vicenza nel 1623 con dedica a Giulio Gustavini, altro 
commentatore della Liberata (Vannini, Liber XVI); la scelta risulta signi-
"cativa perché ricade sul canto dedicato al giardino di Armida, un 
episodio, caro anche a Cicala, cara!erizzato da spunti erotico-
edonistici. I primi tre canti del poema tassiano sono trado!i integral-
mente anche dal gesuita siciliano Vincenzo Libassi (†1682) nella sua 
Solymeis, pubblicata a Palermo nel 1683 (Libassi, Solymeis); a questa 
traduzione esametrica continua fanno però seguito le latinizzazioni di 
alcune selezionate stanze dei canti successivi, peraltro destinate a una 
qualche fortuna ancora nell’O!ocento: nello speci"co, vengono volti in 

17 Sense 2019, 56.



120   ·   F#NCESCO LUCIOLI

latino il concilio infernale (GL 1.1-10),18 la parentesi bucolica di Ermi-
nia (GL 7.1-22),19 una similitudine (GL 9.75), il lamento di Tancredi e 
Clorinda (GL 12.59, 66-67, 96-97), il discorso del mago Ismeno (GL 
13.7-8), alcune stanze del giardino di Armida (GL 16.1, 13-15, 40, 63-
65), la descrizione di Gaza (GL 17.1) e quella di Armida (GL 19.67), e 
quindi la stanza proemiale dell’ultimo canto (GL 20.1). La scelta 
testimonia non solo la già richiamata curiosità per alcuni episodi e 
personaggi della Liberata (il concilio degli dei degli inferi, che porta 
con sé anche la curiosità per il mago Ismeno, e le seduzioni di Armida), 
ma anche linee di tendenza già segnalate a proposito delle latinizzazioni 
delle opere di Boiardo e Grandi (l’interesse per la dimensione bucolica 
nella novella di Tisbina e nella vicenda di Erminia, non estranea però 
anche al motivo dell’opposizione tra natura e civiltà che Cicala riprende 
dal Tancredi) e di Ariosto (l’importanza a!ribuita ai proemi e ai lamenti, 
ma anche alle similitudini e alle descrizioni, come nella raccolta di 
Metaphorae di Dionisi). Una selezione di o!ave traduce anche un altro 
siciliano, Nicola Giuseppe Prescimone (†1732), nella sua silloge di 
Posthuma del 1743, che include anche una traduzione integrale sempre 
in esametri della Strage degli Innocenti di Marino (1632), apparsa per la 
prima volta nel 1691, la latinizzazione esametrica di alcune o!ave 
dell’Adamo, ovvero il Mondo creato, poema scienti"co-"loso"co di Tom-
maso Campailla (uscito in due parti nel 1709 e nel 1723), e le versioni 
in distici elegiaci di componimenti lirici, propri e di altri, originaria-
mente composti in volgare o in siciliano.20 Della Liberata Prescimone 
traduce alcune o!ave proemiali dei primi due canti (GL 1.1-6 e 2.1-2), 
ancora il concilio infernale (GL 4.1-9) e signi"cativamente l’ultima 
stanza del poema (GL 20.144), testimonianza di un esercizio di carat-
tere più marcatamente retorico-poetico (Prescimone, Hierosolyma).

Non molto diverse sono le linee di tendenza che cara!erizzano le 
traduzioni non giunte alle stampe. Anche in questo caso si possono 
registrare latinizzazioni di interi canti, spesso in successione, piu!osto 

18 Nell’O!ocento lo stesso episodio è latinizzato ancora da Antonio Rieppi (Concilium 
Inferorum), da Federico Pompeo Eusebio (Inferorum Concilium), e da Angelo Tonini 
(Saggio canto quarto), che traduce anche l’episodio di Olindo e Sofronia (Tonini, Saggio 
canto secondo).

19 Nell’O!ocento lo stesso passo è trado!o da Angelo Pietro Maria Vernaccini (in 
Moreni, Continuazione, vol. 1, 91-93).

20 Su Prescimone e le sue latinizzazioni cfr. Leone 2025.



LA POESIA EPICO-CAVALLERESCA   ·   121

che di stanze selezionate, anche se più marcata, in continuità con le tra-
duzioni integrali del poema, risulta la ria%ermazione dell’elemento 
epico, o!enuta anche mediante un più serrato dialogo con i modelli 
classici. Al 1627 data la versione esametrica di Adam Dembnius (XVII 
sec.), originario della Slesia, che traduce il poema "no alla stanza 18 
dell’XI canto (Napoli, Biblioteca Nazionale, ms. IX F 3): la fedeltà al 
testo è dimostrata non solo dall’adozione della divisione in strofe, ma 
anche dalla conservazione di alcuni speci"ci costru!i, quali le “arma 
pia” (GL 1.1.1) invece dell’incipit virgiliano ado!ato dagli altri tradut-
tori, e la ripresa della similitudine lucreziana in 1.3.21 I primi dieci canti 
traduce anche il religioso e poeta Sebastiano Lazzarini (†1678), so!oli-
neando i debiti classici del poema tassiano (Napoli, Biblioteca Nazio-
nale, ms. IX F 15); mentre è anonima una Solymeis se!ecentesca, con-
servata a Palermo, Biblioteca Comunale, ms. 3Qq B 112, 1, che reca 
una versione piu!osto fedele dei primi due canti e delle prime tre 
stanze del terzo. Una scelta di o!ave o%re invece, sul "nire del XVII 
secolo, il sacerdote messinese Pietro Enrico (XVII sec.) nei suoi Libri 
Belli sacri (Napoli, Biblioteca Nazionale, ms. XIII D 101); a di%erenza 
degli altri casi di latinizzazione parziale ricordati, tu!avia, la selezione 
dei passi sembra orientata in chiave più marcatamente epica: esclusi il 
sacri"cio di Sofronia, la fuga di Erminia, il giardino di Armida e la 
morte di Clorinda, Enrico traduce i primi cinquanta versi dell’opera 
(GL 1.50), le stanze dell’ambasciata di Alete (GL 2.56-79), la rassegna 
degli eserciti avversari (GL 18.1-40), per poi volgere in latino il canto IX 
(l’a!acco ai crociati) e i tre canti conclusivi (relativi all’assedio di Geru-
salemme: GL 18-20). Si tra!a evidentemente di una selezione che 
risponde a criteri molto diversi da quelli ado!ati da tradu!ori come 
Cicala, Vannini e Libassi, di fa!o gli stessi criteri che spingono de 
Zannis a giusti"care, nella dedica al vescovo di Cremona Alessandro 
Li!a, la presenza di personaggi femminili all’interno della sua tradu-
zione (Zannis, Bullioneis, 3v-4r):

Praesertim qui noverit me Torquati Tassi "delem versorem tantummodo 
fuisse, et neque ex voluntate mea qua!uor illas saltatrices in partem huius 
operis induxisse. Induxit […] Torquatus Tassus qua!uor illas "ctitias 
Amazones, ne dicam bellicosas Haerodiades, sed tanquam necessarias 
delitias sui operis, ut animum lectoris alliceret ad perlegendam et admiran-

21 Cfr. Canfora 2012, 261-62.



122   ·   F#NCESCO LUCIOLI

dam pene divinam suam in poetica arte facultatem et elocutionis cando-
rem nitidissimum.

Il confronto tra le latinizzazioni dell’Orlando furioso e della Gerusa-
lemme liberata rivela così notevoli di%erenze nel tra!amento delle due 
opere: se infa!i il testo ariostesco può essere facilmente scomposto, 
declinato in forme epidi!iche o liriche, in esametri o distici elegiaci, per 
o%rire interpretazioni e le!ure di volta in volta di%erenti, il poema 
tassiano è per lo più conservato nella sua integrità (intesa anche come 
unità di canto), trado!o unicamente in esametri epici, con frequenti 
riferimenti al modello virgiliano "n dall’incipit. Diverso, nel tra!amento 
dei due poemi, è inoltre il livello di ri'essione teorica sulla prassi della 
traduzione, di fa!o esclusa dalle versioni latine del Furioso, e invece 
molto presente nelle latinizzazioni (sopra!u!o integrali) della Liberata. 
“Quid hocce poeseos Latinae? Quid istuc versionis est?” (Frambaglia, 
Gode#eis, 5), si domanda ad esempio Carlo Francesco Berrio all’inizio 
della prefazione alla latinizzazione di Frambaglia. Per de Placentinis la 
"nalità è duplice, perché riguarda sia il pubblico italiano, sia i le!ori 
stranieri (Placentinis, Hierosolyma vindicata, *5v):

Spero tamen non inutilem futurum laborem, tum Italis propter varios 
dicendi modos et tot "guras, quibus tanquam stellis respersus est liber, 
tum extra Italiam, ubi Latinus sermo familiarior est quam Tuscus viris, qui 
propterea ad illum legendum et non sine aliquo fructu facile allicientur.

In proposito andrà tu!avia osservato che solo le versioni di Gentili 
sono stampate fuori d’Italia e solo quelle di Valentianus e Dembnius 
sono prodo!e da autori non madrelingua, secondo una proporzione 
non poi così dissimile rispe!o a quella relativa al Furioso, trado!o 
all’estero soltanto da Volrad von Plessen e Gaucher de Sainte-Marthe. Il 
risultato è che “mentre i proge!i di traduzione integrale sono tu!i di 
ecclesiastici sconosciuti alla tradizione le!eraria e si collocano per lo 
più in realtà geogra"che marginali (la Forlì di de Placentinis, la 
Cremona di de Zannis), quelli di traduzione parziale sono tu!i ricon-
ducibili a "gure secentesche che coltivano le le!ere”.22 Nel caso della 
Liberata, tu!avia, tali iniziative non servono soltanto a di%ondere la 
conoscenza dell’opera tassiana – tanto che il le!erato Romano Alberti 
poteva a%ermare in una sua satira, con riferimento alle traduzioni di 

22 Mari 2024, 516.



LA POESIA EPICO-CAVALLERESCA   ·   123

Gentili, che “questo è traddur per cui da Ba!ro a Tile / chiaro andando 
il Tassin potrà tenere / le traduzion di diece lingue a vile”23 –, ma 
rientrano anche in un più ampio “clima di rifondazione del genere 
epico, tra impegnati tentativi di emulazione di illustri e antiche auctori-
tates e aspirazione alla de"nizione di un’innovativa tipologia eroica”,24 
clima che conduce a opere come la Hierosolyma eversa del salentino 
Giovan Pietro D’Alessandro (1613), vera e propria riscri!ura latina 
della Liberata.

5. Per concludere: il caso della Bassvilliana di Vincenzo Monti

Dal punto di vista della quantità e qualità di latinizzazioni di poesia 
epico-cavalleresca, il Cinquecento è dominato dal Furioso e il Seicento 
dalla Liberata, anche se traduzioni in latino di entrambe le opere conti-
nuano a essere prodo!e e pubblicate ancora nel XVIII secolo, con 
qualche coda anche nei secoli successivi. Tu!avia, sul volgere del Se!e-
cento si fa progressivamente strada un’altra opera destinata a sostituire i 
poemi di Ariosto e Tasso nella prassi tradu!oria in latino: si tra!a della 
Cantica in morte di Ugo di Basseville di Vincenzo Monti (1754-1828), il 
poema epico di ispirazione dantesca pubblicato nel 1793. Per tu!o il 
corso dell’O!ocento, infa!i, si susseguono latinizzazioni, in esametri e 
distici elegiaci, di laici e religiosi come Giacomo Carniglia (1820), 
Domenico Eugenio Fanti (1835 e 1844), anche tradu!ore in latino di 
Dante, Petrarca e autori contemporanei, Pier Vincenzo Maria Arrigoni 
(1840), Stanislao Vannini (1843), Gian Tommaso Giordani (1845), 
Giuseppe Manni (1867), Giuseppe Vaglica (1875) e Federico Callori 
(1884), che aveva già volto in latino le liriche di Alessandro Manzoni 
nel 1881.25 Con la Bassvilliana l’epica controrivoluzionaria prende il 
posto che era stato occupato dalle avventure dei paladini carolingi e 
dalle imprese dei crociati. E le latinizzazioni, come prezioso specchio 
dei tempi, anche in questo caso registrano e testimoniano tale signi"ca-
tivo cambiamento di prospe!iva.

23 Il componimento è conservato nel ms. Napoli, Biblioteca Nazionale, XIII D 54, 
f. 122r-v. Si citano i v. 49-51 da Perna 2009, 101.

24 Leone 2007, 159.
25 In proposito cfr. Saverna 2024; la latinizzazione inedita del gesuita Stanislao Vannini 

è pubblicata in Monti, Latinizzazione.





Machiavelli e la politica

Giovanni Lamberti

1. Introduzione

La pratica di latinizzare testi di argomento politico risponde a varie e 
numerose "nalità. In primo luogo, la produzione di latinizzazioni è 
volta ad assicurare ai testi di partenza una circolazione sovrannazionale, 
contribuendo in alcuni casi alla costituzione di un vero e proprio lessico 
critico della politica indispensabile al consolidamento dei moderni 
Stati nazionali, tanto più nelle fasi aurorali della loro storia. In secondo 
luogo, tradurre un testo politico originariamente in volgare signi"ca 
consacrarlo ai ranghi più alti della sua tradizione: salvo rare eccezioni, la 
lingua degli specula principum è infa!i, almeno "no al Cinquecento, il 
latino. Per "nire, non è raro che la latinizzazione di un testo politico 
rappresenti essa stessa un a!o politico, una sorta di rivendicazione 
ideologica: è il caso, come si vedrà, della prima traduzione latina del 
Principe, stampata poco dopo l’a!ribuzione del nome di Machiavelli 
alla prima classe dell’Indice dei libri proibiti.

Nell’ampio ed eterogeneo panorama europeo delle latinizzazioni di 
testi politici italiani, ruolo preminente svolgono senza dubbio i libri 
maggiori di Niccolò Machiavelli (1469-1527): Il Principe, i Discorsi 
sopra la prima Deca di Tito Livio e l’Arte della guerra, tu!i latinizzati tra il 
1560 e il 1610. Pochi gli antecedenti, tra i quali le versioni latine dei 
memoriali di Diomede Carafa (ca. 1406-87); molte invece le latinizza-
zioni successive, tra cui quelle delle opere di Scipione Ammirato (1531-
1601), Giovanni Botero (1544-1617) e Virgilio Malvezzi (1595-1654).

2. Prima del De Principe

Almeno qua!ro i memoriali di Diomede Carafa, prosatore volgare 
dell’umanesimo napoletano assai vicino alla dinastia aragonese, so!o-
posti a latinizzazione tra l’ultimo trentennio del XV secolo e il primo del 
XVI:1 il Memoriale scri!o ad Alfonso d’Aragona duca di Calabria primoge-

1 Cfr. sopra!u!o Petrucci Nardelli 1976; Vecce 1992. Essi, insieme alle loro latinizza-
zioni, sono oggi tu!i fruibili in edizione critica in Carafa, Memoriali.



126   ·   GIOVANNI LAMBERTI

nito del re Ferdinando per lo viaggio della Marca d’Ancona, composto nel 
1467;2 il Memoriale scri!o in nome di Ferdinando d’Aragona re di Napoli 
ad un cortigiano di Ferdinando il Ca!olico, composto nel 1475 in occa-
sione degli scontri che opposero il sovrano spagnolo ad Alfonso V di 
Portogallo;3 il Memoriale sui doveri del principe, composto per Eleonora 
d’Aragona tra il 1472 e il 1476, in occasione del suo matrimonio con 
Ercole d’Este duca di Ferrara;4 e il Memoriale a la serenissima regina de 
Ungaria, composto per Beatrice d’Aragona intorno al se!embre del 1476 
per le sue nozze con Ma!ia Corvino e il suo trasferimento in Pannonia.5

Il primo ebbe una versione latina di poco successiva, databile tra il 
1467 e il 1487 – quando fu inviata dallo stesso Carafa ad Antonio Rota6 –, 
intitolata Institutiones observandae in itinere faciundo ad Alfonsum il-
lustrissimum Calabriae ducem ac militum imperatorem praestantissimum,7 
latinizzazione anonima ma verosimilmente a!ribuibile alla mano di 
Colantonio Lentulo (†1482), chierico salernitano, poi vescovo, intimo 
dell’autore.8 Il secondo fu trado!o in latino nel 1525 dal palermitano 
Pietro Gravina (1453-1528) col titolo di Epistola Ferdinandi regis nomine 
ad Henricum Hispalensium qualiter in bello gerere se debeat. Tale versione, 
pubblicata a stampa a Bologna nel 1530 (Gravina, Epistola), è in verità, 
più che una fedele traduzione del memoriale, una sorta di libero ada!a-
mento ampliato a dismisura e arricchito da numerose citazioni da autori 
classici.9 Il terzo, il più felice tra gli scri!i del Carafa, ebbe invece ben 
due versioni latine coeve: una del già citato Lentulo, De regimine princi-
pum, e una di Ba!ista Guarino (1435-1513), De regentis et boni principis 
o'ciis,10 la seconda delle quali, in particolare, ebbe una discreta fortuna 

2 Pervenutoci in volgare esclusivamente a!raverso un rimaneggiamento edito da 
Filiberto Campanile a Napoli, nel 1608. È tu!avia plausibile che tale rifacimento secen-
tesco, a discapito di quanto dichiarato dal curatore – il quale riferisce di essersi avvalso 
del perduto manoscri!o volgare qua!rocentesco – sia in realtà nient’altro che il volgariz-
zamento della relativa latinizzazione (cfr. in"a).

3 Trasmesso dal cinquecentesco ms. Lecce, Biblioteca Interfacoltà dell’Università, 
senza collocazione, f. 49v-57r.

4 Tramandato dal ms. Napoli, Biblioteca della Società Napoletana di Storia Patria, XX 
C 26, f. 1r-11v.   5 Ibidem, f. 12r-20r.

6 Carafa, Memoriali, 12.
7 Trasmessa dal ms. Torino, Biblioteca Reale, Saluzzo 486, f. 1r-17v.
8 Carafa, Memoriali, 11.   9 Ibidem, 12-13.
10 Tramandate rispe!ivamente da due e qua!ro manoscri!i: la latinizzazione di Len-

tulo dai ms. San Pietroburgo, Gosudárstvennyj Muzéj Ėrmitáž (Museo di Stato dell’Er-
mitage), O R N 26, f. 6v-53v, datato 1477, e Napoli, Biblioteca Nazionale, IX G 43, f. 3r-



MACHIAVELLI E LA POLITICA   ·   127

a stampa, uscendo dapprima a cura di Pier Luigi Carafa a Napoli nel 
1668, e poi a cura di Giovanni Domenico Mansi a Padova nel 1754 
(Guarino, De regentis et boni principis o'ciis). Mentre il quarto dei me-
moriali citati fu trado!o in latino ancora da Lentulo negli ultimi anni 
della sua vita con il titolo di De institutione vivendi ad Beatricem Arago-
niam Pannoniae reginam.11 Di argomento militare i memoriali Ad Alfonso 
e In nome di Ferdinando, e sul crinale tra la pubblicistica de principatibus 
e la tra!atistica di comportamento quelli dedicati a Eleonora e a Bea-
trice,12 essi furono in massima parte latinizzati su richiesta e dietro inco-
raggiamento dello stesso autore, uomo di stato più che di le!ere, la cui 
lingua “assai poco paludata, ma pure alquanto diale!ale”,13 mal rispon-
deva all’esigenza di conferire agli scri!i in questione una dignità le!era-
ria che reggesse il confronto con quella delle opere prodo!e dall’aristo-
crazia intelle!uale napoletana di "ne Qua!rocento, dominata dagli 
umanisti della cerchia di Giovanni Pontano.14 È dunque plausibile, come 
nota Antonio Lupis, che Carafa “abbia ripudiato i suoi scri!i, almeno 
così esposti in volgare […] preferendo loro le ben più ampie e ornate 
versioni latine”,15 comprome!endone in questo modo la circolazione.

Sempre di area meridionale è poi la complessa operazione non di 
traduzione in senso stre!o, bensì di riscri!ura o rifacimento in latino 
del Principe di Machiavelli per opera del "losofo averroista Agostino 
Nifo (ca. 1469-1538), preceduta dalla pubblicazione del libello latino 
De his quae ab optimis principibus agenda sunt, a sua volta “rovescio del 
Principe”,16 uscito a Firenze presso i Giunti nel 1521.17 Composto entro 
il 3 o!obre del 1522, il famigerato De regnandi peritia uscì per la prima 
volta a Napoli il 26 marzo del 1523 per i tipi di Caterina de Silvestro, e 

22r, copia del precedente; quella di Guarino dai ms. Napoli, Biblioteca Nazionale, VIII 
G 46, f. 4r-43v; Lucca, Biblioteca Capitolare, 525, f. 61r-130r; Modena, Biblioteca 
Estense Universitaria, Lat. 679 (= α T 9 16), f. 5r-40r; e Modena, Archivio di Stato, Le!e-
rati, busta 13, f. 2r-24r, quest’ultimo copia del precedente. Cfr. Carafa, Memoriali, 13-14.

11 La versione è tràdita dai ms. Napoli, Biblioteca Nazionale, XIV B 34, f. 6r-32v, e 
Parma, Biblioteca Palatina, Parm. 1654 (= GG III 170), f. 3v-38r.

12 Sulle traduzioni latine della le!eratura di condo!a cfr. il capitolo di Francesco 
Lucioli in questo volume.   13 Villani 1996, 745.

14 Carafa, Memoriali, 393; Vecce 1992, 471 e 473-74; Villani 1996, 745.
15 Carafa, Memoriali, 393.   16 Dioniso!i 1980, 133.
17 Su Nifo, sulla sua opera e sui suoi rapporti con Machiavelli cfr. ibidem, 128-34; 

Inglese 1994; Procacci 1995, 63-81; Nifo, De regnandi peritia, 183-212; Pedullà 2010; 
Larivaille 2014.



128   ·   GIOVANNI LAMBERTI

poi, oltre un secolo dopo, a Parigi nel 1645, nell’ambito di una raccolta 
di Opuscula moralia et politica dell’autore editi da Gabriel Naudé per i 
torchi di Rolet Le Duc.18 Spesso etiche!ato come “famoso e infame 
plagio”,19 dal confronto tra Il Principe e il De regnandi peritia si ricava, 
come noto, che quest’ultimo è assai più che una semplice versione in 
latino del primo. Le poche omissioni da una parte, relative sopra!u!o 
ai capitoli XV, XXIV, XXV e XXVI, e le numerose integrazioni dall’altra, 
dovute alla proposizione di nuovi esempi greci e latini “con cui, per così 
dire”, Nifo “rimpolpa, dopo averlo di volta in volta ristru!urato, 
riassunto, in parte censurato e magari reinterpretato”,20 il testo machia-
velliano, fanno sì che il tra!ato in cinque libri sull’arte del governare si 
presenti al le!ore come un intricato lavoro di perfezionamento, una 
risposta di matrice tradizionalista, scolastica e aristotelica al volume di 
Machiavelli circolante in forma manoscri!a e inedito "no al gennaio 
del 1532. Proprio a partire dalla riscri!ura latina di Nifo ha dunque 
inizio “la fortuna di Machiavelli nel regno di Napoli, che è […] il 
capitolo primo e il più interessante della storia cinquecentesca italiana 
del machiavellismo”.21

3. Il De Principe libellus

La prima traduzione latina del Principe di Machiavelli uscì a Basilea nel 
1560 presso l’o$cina tipogra"ca del sobborgo di San Giovanni dire!a 
da Pietro Perna (1519-82),22 "gura chiave nel panorama cinquecente-
sco delle latinizzazioni di testi italiani,23 col titolo di De Principe libellus 
(Tegli, De Principe libellus).24 Trado!a dal folignate Silvestro Tegli 
(†1574),25 apolide riformato vicino al circolo eterodosso basiliense di 
Celio Secondo Curione, essa vedeva la luce appena qualche mese dopo 
la messa all’Indice del segretario "orentino (1557-59) ostinatamente 

18 Sulle due stampe e sui manoscri!i che trasme!ono l’opera (se!e in tu!o) cfr. De 
Bellis 2005, 5-8, 131 e 237.

19 Ridol# (1954) 2014, 344.   20 Larivaille 2014, 237.   21 Dioniso!i 1980, 134.
22 Su Perna cfr. Kaegi 1960; Perini 2002; Cali!i 2014a; Cavarzere 2015.
23 Cfr. in questo volume i saggi sugli scri!i religiosi e spirituali di Rosamaria Isabella 

Laruccia e sulla storiogra#a di Elisa Tinelli.
24 Per una descrizione di questa e di tu!e le altre stampe machiavelliane citate cfr. le 

bibliogra#e di Bertelli & Innocenti 1979; Innocenti & Rossi 2015-23.
25 Su Tegli cfr. Procacci 1995, 125-69; Cali!i 2014b; Biasiori 2019.



MACHIAVELLI E LA POLITICA   ·   129

promossa da Paolo IV "n dai tempi in cui era cardinale inquisitore.26 
Come scrive Werner Kaegi, “si potrebbe pensare che il giovane tradut-
tore Tegli, e forse nemmeno lo stampatore Perna, non avessero cono-
scenza esa!a di questo giudizio; ma è del tu!o improbabile che colui il 
quale consigliò e tradu!ore e stampatore”, appunto Celio Curione, 
“non sapesse nulla di queste cose”.27 Sicché la scelta di latinizzare 
un’opera tanto osteggiata dalla nuova cultura tridentina rispose, oltre 
che alla necessità di renderla fruibile nella lingua franca d’Europa, a una 
professione di disobbedienza rispe!o alla pressione censoria esercitata 
dalla Chiesa di Roma. Il paratesto di questo primo De Principe libellus è 
costituito da una breve epistola di dedica indirizzata dal tradu!ore al 
giovane cavaliere polacco Abraham Sbaski, anch’egli un discepolo di 
Celio Curione. Cara!erizzata da una retoricamente "nissima tessitura 
intertestuale – numerosi sono i riferimenti a Ennio, Cicerone, Virgilio, 
Ovidio, Marziale, Luciano, Clemente Alessandrino, Giustino martire, 
Erasmo da Ro!erdam –, essa sostiene una cauta quanto e$cace difesa 
dell’autore e, di conseguenza, di coloro che si dedicano alla le!ura del 
Principe per "ni onesti, giacché il male non risiede nell’opera in sé ma in 
coloro che se ne servono per scopi perversi.28 Di notevole importanza è 
il fa!o che il dedicatario di questa prima stampa latina del tra!ato sia, 
come il dedicatario della versione in latino dei Discorsi sopra la prima 
Deca di Tito Livio e quello della sua riedizione del 1620, un o!imate 
polacco: se da un lato è plausibile che la nobiltà polacca abbia "nanziato 
questo genere di produzione libraria, dall’altro non si può fare a meno 
di notare che “una parte dell’a!enzione che i curatori delle edizioni 
latine [di Machiavelli] dimostrano verso il mondo polacco sembra 
legata alla loro condizione di esuli causa religionis”,29 nonché alla loro 
apertura verso l’umanesimo protestante sperimentato dalla nascente 
Confederazione polacco-lituana. Quanto alla traduzione di Tegli, essa è 
colta e ra$nata, benché non del tu!o aderente all’originale:30 più d’uno 
sono infa!i i passi censurati, specialmente nell’ambito del controverso 
capitolo XVIII sulla parola data, e diversi sono quelli rivisti o in parte 
a!enuati.

26 Sulla messa all’Indice di Machiavelli cfr. sopra!u!o Procacci 1995, 83-121; Frajese 
1997; Godman 1998.   27 Kaegi 1960, 159.

28 Sulla dedicatoria in questione cfr. Mordeglia 2010 e Lamberti 2026a.
29 Lepri 2014, 182.
30 Sulla lingua e, sopra!u!o, sul lessico di questa prima latinizzazione cfr. Aboaf 2020.



130   ·   GIOVANNI LAMBERTI

Tra tu!e le latinizzazioni dell’opera, ben tre prodo!e tra il XVI e il 
XVIII secolo, questa di Tegli è quella che ha goduto di maggior fortuna. 
Una prima riedizione si ebbe nel 1580, a distanza di venti anni dalla 
prima impressione,31 allorché il tipografo di Basilea si accordò con il 
giovane medico e "losofo Johannes Nicolaus Stupanus (1542-1621) 
per una revisione integrale del testo,32 che all’inizio degli anni O!anta 
del Cinquecento poteva quindi essere reintegrato, in tre impressioni, 
nel mercato librario internazionale con il titolo di Nicolai Machiavelli 
Princeps. Ex Sylvestri Telii Fulginatis traductione diligenter emendata (Stu-
panus, Princeps).33 Nella stampa, il testo latino del Principe veniva asso-
ciato, per ragioni essenzialmente cautelative e diplomatiche, a una serie 
di opuscoli apparentemente o sostanzialmente antimachiavelliani, tra i 
quali le Vindiciae contra tyrannos e il pamphlet De iure magistratuum in 
subditos, entrambi di cara!ere antimonarchico e "lo-popolare. All’indo-
mani della riedizione del 1580, il De Principe libellus approntato da Tegli 
e rivisto da Stupanus ebbe almeno altre nove tra ristampe e riedizioni: 
una apparsa priva di note editoriali nel 1589; due prodo!e ad Hanau 
nel 1595 e 1599; una a Montbéliard ancora nel 1599; una a Oberursel 
nel 1600; due a Francoforte nel 1608 e 1622; e due a Leida nel 1643 e 
1648. Tra queste, degna di nota è senza dubbio l’edizione anonima del 
1589, che presenta un ricco apparato paratestuale comprendente per la 
prima volta, in una con"gurazione destinata a divenire imitatissima nel 
corso del Seicento, i severi giudizi sul segretario "orentino espressi da 
Antonio Possevino e da Jean Bodin.34 Il 19 novembre del 1620 una 
copia della traduzione di Tegli poté raggiungere anche i territori che 
sarebbero diventati gli Stati Uniti d’America, viaggiando a bordo della 
nave mercantile May'ower sulla quale il puritano inglese William 
Brewster, suo possessore, era imbarcato.35

La seconda delle versioni latine del Principe fu impressa nel 1660, a 
un secolo di distanza dalla princeps basiliense della latinizzazione di 
Tegli e a poco più di dieci anni dall’ultima volta che quest’ultima era 

31 È nota anche una ristampa licenziata dall’o'cina di Perna nel 1570. Con tu!a proba-
bilità si tra!a però di una contra$azione, come segnalato in Bertelli & Innocenti 1979, 52.

32 Su Stupanus editore di Machiavelli cfr. almeno Gilly 2014.
33 Su questa triplice impressione del 1580 del De Principe cfr. Lamberti 2026b.
34 Su queste e su tu!e le altre stampe latine di Machiavelli prodo!e tra il 1560 e il 1660 

cfr. Lamberti 2026c.
35 Procacci 1995, 138.



MACHIAVELLI E LA POLITICA   ·   131

stata o%erta sul mercato a Leida da Hieronymus de Vogel. Essa venne 
stampata a Helmstedt per i tipi di Henning Müller e per la traduzione e 
cura del giurista e accademico tedesco Hermann Conring (1606-81), il 
quale accompagnò la propria versione del tra!ato machiavelliano con 
un intero volume di commento. La volontà alla base di questa iniziativa 
editoriale era chiara: restituire all’orizzonte culturale europeo del tardo 
Seicento un’edizione del Principe meno viziata dalle ideologie, e 
dunque maggiormente rispe!osa della proposta di Machiavelli. Indica-
tivo di tale aspirazione è il titolo con il quale la stampa fu presentata: 
Nicolai Machiavelli Princeps aliaque nonnulla ex Italico Latine nunc 
demum partim versa, partim in"nitis locis sensus melioris ergo castigata 
(Conring, Princeps). Insieme al Principe, l’edizione curante Hermanno 
Conringio trasme!eva anche l’opere!a storico-biogra"ca Vita di 
Castruccio Castracani da Lucca (Castruccii Castracani Lucensis vita), 
impressa per la prima volta in latino da Lazarus Zetzner a Strasburgo 
nel 1610 in appendice alle Historiae Florentinae e qui per la prima volta 
associata allo scri!o sui principati, la dedicatoria dell’autore a Lorenzo 
di Piero de’ Medici (Nicolaus Machiavellus magni"co Laurentio Petri 
f[ilio] Medici) e l’opere!a politica minore nota come Tradimento del 
duca Valentino (Modus, quo usus est Dux Valentinus in necando Vitellotio 
Vitellio, Livero!o Firmano, Domino Paulo et duce Gravinae Ursinis), 
queste ultime per la prima volta latinizzate, come a voler rifare in lingua 
latina la princeps volgare stampata a Roma da Antonio Blado d’Asola 
nel gennaio del 1532.36 L’edizione di Conring ebbe, tra Sei e Se!ecento, 
almeno due ristampe: una approntata a Helmstedt nel 1686, e una a 
Braunschweig nel 1730.

La terza latinizzazione del Principe vide in"ne la luce ad Amsterdam 
nel 1699, stampata da Johannes Janssonius van Waesberge col titolo di 
Nicolai Machiavelli Florentini Princeps (Langenhert, Princeps), per la ver-
sione (e con il commento) del matematico e "losofo olandese Caspar 
Langenhert (ca. 1661-1730): “né la traduzione né il commento sono 
gran cosa e d’altronde l’idea stessa di ritradurre Machiavelli in latino 
appariva, alla "ne del XVII secolo, piu!osto peregrina”.37 L’impresa 
tipogra"ca e culturale che chiuse la stagione delle stampe neo-latine 
delle opere machiavelliane si dove!e sostanzialmente alla vastissima 

36 Su tale latinizzazione cfr. almeno Heideklang 2024, 469-70.
37 Procacci 1995, 279.



132   ·   GIOVANNI LAMBERTI

fortuna che ebbe il segretario "orentino nei Paesi Bassi già dagli anni 
Quaranta del Seicento: non a caso la traduzione di Langenhert era stata 
preceduta dalla pubblicazione di una monumentale edizione francese 
delle opere di Machiavelli che tra il 1691 e il 1696 venne distribuita 
proprio ad Amsterdam dal libraio Henry Desbordes, “e che rappresenta 
senza dubbio la maggior iniziativa machiavelliana di tu!o il secolo”.38 Al 
di là del Se!ecento, un’ultima traduzione latina del Principe venne 
o%erta questa volta ai le!ori italiani da Ermenegildo Bindi (1808-79), 
stampata a Napoli nel 1888 e distribuita per i tipi di Luigi Chiurazzi 
(Bindi, Il principe) sull’onda di un capriccio erudito che tra il 1878 e il 
1929 produsse ben tredici tra nuove versioni e ristampe latine degli 
scri!i machiavelliani.

4. Altre opere machiavelliane

Insieme alla prima edizione del De Principe libellus era nata a Basilea, 
nello studio tipogra"co di Pietro Perna, tra gli anni Sessanta e Se!anta 
del Cinquecento, l’idea di pubblicare in latino gli opera omnia del segre-
tario "orentino. La più signi"cativa traccia materiale di questo ambi-
zioso proge!o consiste in un manoscri!o dei Dialogi qua!uor di Seba-
stiano Castellione, vergato da Silvestro Tegli intorno al 1571 e recante 
alcune prove di latinizzazione dai Discorsi sopra la prima Deca di Tito 
Livio e dall’Arte della guerra.39 Piu!osto precocemente, nel 1564, era 
stata stampata a Francoforte, dagli eredi di Christian Egenol% de!o il 
Vecchio, la versione latina realizzata dal luterano Jerome Turler (†1602) 
del primo libro delle Istorie "orentine,40 ma per l’uscita di una latinizza-
zione di un’altra opera politica di Machiavelli bisognò a!endere il 1588, 
quando Jacob Foillet diede alle stampe presso il proprio laboratorio di 
Montbéliard i Nicolai Macchiavelli [sic] Floren. disputationum de republica, 
quas ‘discursus’ nuncupavit, libri III (Stupanus, Disputationes de republica). 
Il tradu!ore era ancora una volta Stupanus, che solo o!o anni prima 
aveva curato per l’o$cina di Perna la riedizione del De Principe di Tegli. 
La stampa era introdo!a da una breve premessa di natura "loso"ca "-

38 Procacci 1995, 279.
39 Sul documento, il ms. Basel, Universitätsbibliothek, Jorislade XVI, cfr. Gilly 1995, 

158; Biasiori 2019.
40 Sulle latinizzazioni di opere storiogra#che e, in particolare, delle Istorie #orentine, cfr. 

il saggio di Elisa Tinelli in questo volume.



MACHIAVELLI E LA POLITICA   ·   133

nalizzata alla celebrazione del realismo politico machiavelliano, nella 
quale lo stesso Stupanus a%ermava la necessità, per chi volesse cono-
scere appieno un conce!o, di avere contezza anche del suo opposto. È 
così dunque che Machiavelli – come il buon "losofo (che si interessa sia 
del vizio sia della virtù), il buon "sico (che studia sia il moto sia la quiete) 
o il buon medico (che si occupa sia della salute sia della mala!ia) – 
o%re nel proprio tra!ato sulle repubbliche non solo esempi di azioni lo-
devoli, ma anche di azioni perverse; segno, questo, di equilibrio e razio-
cinio che lo rende superiore agli antichi Platone e Aristotele, i quali in-
vece propongono nelle loro opere – a%erma Stupanus – un’analisi tu!o 
sommato parziale e utopica delle istituzioni umane (ibidem, 2r-3v).

La versione latina dei Discorsi realizzata da Stupanus ebbe una 
fortuna straordinaria. Una sua prima riedizione uscì sempre per i torchi 
di Foillet a Montbéliard nel 1591. Tale ristampa si cara!erizza per 
l’ampliamento dell’avviso ai le!ori in una vera e propria epistola di 
dedica indirizzata al magnate polacco Jan Osmólski, personalità a!orno 
alla quale si radunavano numerosi nobili polacchi residenti a Basilea.41 
Mentre altre ripubblicazioni si ebbero a Montbéliard e a Oberursel nel 
1599; a Francoforte nel 1608 e 1619; a Marburgo nel 1620; a Leida nel 
1643 e 1649. Della serie, particolarmente interessante risulta la stampa 
di Marburgo approntata dal tipografo e stampatore Paul Egenol%, in cui 
il testo in latino dei Discorsi trado!o da Stupanus veniva accompagnato 
da una cospicua serie di marginalia di commento, anch’essi in latino, la 
cui paternità si deve all’umanista e accademico tedesco Justus Reifen-
berg, professore di diri!o a Herborn. Il dedicatario di tale edizione va 
riconosciuto ancora una volta in un nobile lituano-polacco, un certo 
Tomasz Zamoyski (Stupanus, Discursus). Una seconda e ultima latiniz-
zazione, in"ne, uscì molto più tardi, nel 1882, a Napoli, presso l’editore 
Ciao, per la traduzione del già ricordato Ermenegildo Bindi, ristampata 
poi da Luigi Chiurazzi, futuro editore latino del Principe, cinque anni 
dopo, nel 1887 (Bindi, De republica disputationes).

L’ultima tra le opere politiche maggiori di Machiavelli, il dialogo in 
se!e libri dell’Arte della Guerra, una delle pochissime a essere edita – 
insieme al Decennale e alla Mandragola – vivente l’autore (Firenze 
1521), venne stampata in versione latina nel 1610 a Strasburgo da Laza-
rus Zetzner, senza alcuna indicazione di tradu!ore. L’o$cina tipogra-

41 Lepri 2014, 181-82.



134   ·   GIOVANNI LAMBERTI

"ca di Zetzner, con sedi, oltre che a Strasburgo, anche a Francoforte, a 
Colonia e a Oberursel, fu in e%e!i tra le più produ!ive a cavallo tra XVI 
e XVII secolo. Dai torchi di Zetzner e dei suoi eredi uscirono infa!i, tra il 
1608 e il 1622, ben sei edizioni latine di opere machiavelliane: due dei 
Discorsi (Francoforte 1608 e 1619); due del Principe (Francoforte 1608 
e 1622); una, appunto, dell’Arte della guerra (Strasburgo 1610); e una 
– la prima integrale – delle Istorie "orentine, con in appendice per la 
prima volta la Vita di Castruccio Castracani da Lucca (Strasburgo 1610). 
Se nessuna informazione circa il proge!o di pubblicare in latino tu!o 
Machiavelli si ricava dalla le!ura dei De arte militari libri VII (Anonimo, 
De arte militari), qualche notizia in più la si deduce dalla coeva latiniz-
zazione, dovuta verosimilmente alla medesima mano, delle Istorie 
"orentine, introdo!a da un avviso ai le!ori in cui Zetzner dichiara di 
aver o!enuto con grande impegno e fatica gli originali in volgare di 
Machiavelli, e di averli fa!i tradurre a sue spese a$nché tu!i, principi e 
re, pubblici funzionari e nobili, consiglieri, condo!ieri e soldati, potes-
sero accedervi con sommo vantaggio e utilità (Anonimo, Historiae 
Florentinae, 1-2). Per quanto noto, tale edizione latina dell’Arte della 
guerra del 1610 è la sola ad aver visto la luce.

5. I le!ori di Machiavelli

Tra la seconda metà del XVI secolo e la prima del XVII la circolazione 
delle opere del segretario "orentino, benché contrastata, fu inarresta-
bile: di soppia!o, clandestinamente, essa interessò tu!o il continente e, 
inevitabilmente, “dopo Machiavelli, chiunque intendesse scrivere di 
politica non poteva non confrontarsi con le sue opere. Le teorie del 
Segretario vennero meditate, assimilate, metabolizzate, riscri!e, con-
futate in un serrato dialogo, connotato dal riuso delle sue stesse catego-
rie conce!uali e del suo stesso linguaggio”.42 Sono gli anni del ‘taciti-
smo’ e della ‘ragion di Stato’, durante i quali si sperimenta un nuovo 
indirizzo dello studio della politica fondato sul pragmatismo, sull’avver-
sione per le astra!e utopie civili e sulla conoscenza della storia.43 Al 
modello – anche machiavelliano – di Tito Livio, cara!erizzato da una 

42 Figorilli 2018, 7.
43 Per una ricostruzione della cultura politica di questi anni cfr. almeno To$anin 1972; 

Figorilli 2018, dal quale traggo il titolo del presente paragrafo.



MACHIAVELLI E LA POLITICA   ·   135

lingua ordinata, 'uida e luminosa, come ebbe a dire Quintiliano (Inst. 
10.1.32), veniva sostituendosi, nell’età dell’assolutismo, l’imperiale 
Tacito, il cui stile asciu!o ed erto, arcaico e solenne, all’insegna della 
dissonanza verbale, ri'e!eva le oscurità e le ambiguità del comporta-
mento umano.

Da segretario ducale al servizio di Alfonso II d’Este, Giovan Ba!ista 
Nicolucci de!o il Pigna (1529-75) riceve!e nel 1565 l’incarico di com-
pletare la Historia de principi di Este, con lo scopo eminentemente poli-
tico di sostenere la priorità storica e genealogica della casa estense su 
quella medicea. L’opera, in parte originale e in parte riscri!ura in 
volgare di una cronaca latina già reda!a da Gerolamo Falle!i e inter-
ro!a all’anno 1300, vide per la prima volta la luce a Ferrara, presso 
Francesco Rossi, nel 1570. L’immediata fortuna tipogra"ca che arrise 
allo scri!o, più volte stampato nel giro di pochi anni, portò presto al 
proliferare di traduzioni, tra le quali una in latino approntata da Johan-
nes Baro (XVI sec.):44 i De principibus Atestinis historiarum libri VIII 
furono quindi impressi una prima volta a Venezia nel 1575, anno della 
morte dell’autore, presso Gaspare Bindoni, e poi, in edizione integrale, 
a Ferrara, presso lo stampatore ducale Vi!orio Baldini, nel 1585 e 1595 
(Baro, De principibus).

Tendenzialmente nell’alveo dell’antimachiavellismo va invece collo-
cata l’esperienza di Giovanni Botero,45 pensatore ca!olico le cui opere, 
prontamente latinizzate, conobbero una immediata circolazione. Al 
ne!o della celebrità cui andò incontro la monumentale cosmogra"a 
delle Relazioni universali, testo antropo-geogra"co edito tra il 1591 e il 
1596 e di%uso in traduzione latina a partire dal 1598,46 particolarmente 
interessanti risultano i casi della ricezione degli scri!i Delle cause della 
grandezza e magni"cenza delle ci!à e Della ragion di Stato. Il primo di 
essi, nello speci"co, ebbe una prima edizione volgare autonoma a 
Roma, stampata da Giovanni Martinelli nel 1588, per poi a$ancare 
perpetuamente il secondo, tra i più noti e signi"cativi lavori dell’autore, 
"n dalla sua princeps giolitina approntata a Venezia nel 1589. La prima 
edizione latina delle due opere si ebbe dunque nel 1602 a Oberursel, 

44 Su questa latinizzazione e, più in generale, sull’opera del Pigna cfr. Ritrovato 2013.
45 Su Botero e, in particolare, sui suoi rapporti con Machiavelli, cfr. Firpo 1971; 

Figorilli 2018, 39-100; Figorilli 2021.
46 In proposito cfr. il saggio di Sergio Brillante in questo volume.



136   ·   GIOVANNI LAMBERTI

per i torchi di Cornelius Sutorius (Draud, De illustrium statu et politia), 
seguita da una stampa a Strasburgo nel medesimo anno, da tre a Colo-
nia nel 1613, 1614 (del solo Delle cause posto in appendice alle 
Relazioni universali) e 1615, e di due a Helmstedt nel 1665 (ripubblica-
zione autonoma dei tre libri Delle cause) e 1666 (con una prefazione di 
Hermann Conring).47 Più che la versione latina in sé, condo!a dal 
bibliografo tedesco Georg Draud (ca. 1573-1630) non sul testo origi-
nale bensì su di una traduzione tedesca, come si evince dal frontespizio 
della stampa (“Ioannis Boteri […] tractatus duo […] ex Italico primum 
in Germanicum, atque exinde in Latinum translati”), è interessante 
notare che i luoghi di produzione di tali edizioni e gli operatori tipogra-
"ci coinvolti sono i medesimi che negli stessi anni si dedicarono alla 
realizzazione di latinizzazioni e ristampe machiavelliane; segno, questo, 
dell’esistenza di un ben distinguibile orizzonte d’a!esa avido di pubbli-
cazioni in latino (ma non solo) su questioni quali l’amministrazione 
giuridica ed economica dello Stato, la speculazione militare, la piani"ca-
zione urbanistica e i rapporti tra politica, morale e religione.

Nel 1600 venivano pubblicati in latino anche i libri Dell’arte militare 
dell’archite!o e teorico di scienza bellica Girolamo Ca!aneo ($. 1540-
84), “summa degli scri!i” dell’autore “dove son contenuti, con aggiunte 
e correzioni, i precedenti suoi testi”.48 La princeps volgare del tra!ato si 
ebbe a Brescia nel 1571, per i tipi di Vincenzo Sabbio e su istanza di 
Tommaso Bozzola, riedita poi in versione ampliata nel 1584. La sua 
latinizzazione, invece, vide la luce grazie all’operosità del tipografo e 
tradu!ore Jean de Tournes (1539-1615), rampollo di una importante 
famiglia di stampatori ginevrina originaria di Lione, il quale aveva già 
pubblicato, circa un quarto di secolo prima, una versione in francese 
dell’opera (Lyon 1574). Sul principio del Seicento essa poteva dunque 
essere impressa a Lione col titolo di De arte bellica (Tournes, De arte 
bellica). Nel 1602 uscivano invece alcuni scri!i di Sebastiano Fausto 
(1502-1565) latinizzati da Jakob Bornitz (ca. 1560-1625) e associati 
nella stampa di Weimar (e nella successiva di Erfurt del 1603), rubri-
cata Consilia Iohannis Bodini Galli et Fausti Longiani Itali de principe recte 
instituendo, al Consilium de institutione principis di Jean Bodin (Bornitz, 
Consilia). Sempre ai primi anni del secolo appartiene, ancora, la versio-

47 Per una bibliogra#a delle edizioni boteriane cfr. Assandria 1928; Botero, Della 
ragion di Stato, 457-69.   48 Olivato 1979, 473.



MACHIAVELLI E LA POLITICA   ·   137

ne in latino del tra!ato Institutione del prencipe christiano (Roma 1543) 
composto da Mambrino Roseo da Fabriano (ca. †1580), a sua volta 
ada!amento in lingua toscana del celeberrimo Libro llamado Reloxín de 
Principes (Valladolid 1529) dello spagnolo Antonio de Guevara 
(†1545). Essa venne stampata per la cura e traduzione di Adam von 
Stang (XV-XVI sec.) nel 1608 a Strasburgo da Lazarus Zetzner, editore 
latino di Machiavelli (1608-10), con il titolo di Institutio principis 
Christiani (Stang, Institutio).

Ad essere volti in latino nei primi decenni del XVII secolo furono 
anche gli scri!i maggiori dei ‘tacitisti’ Scipione Ammirato e Traiano 
Boccalini (1556-1613): i Discorsi sopra Tacito del primo e le tre centurie 
dei Ragguagli di Parnaso del secondo.49 I Discorsi del signor Scipione 
Ammirato sopra Cornelio Tacito, in particolare, editi a Firenze per 
Filippo Giunti nel 1594, nei quali l’autore “dichiara di essersi volto allo 
studio di Tacito per non me!ersi in concorrenza col Machiavelli com-
mentatore di Livio”,50 apparvero in latino a Francoforte nel 1609 per i 
tipi di Johann )eobald Schönwe!er, col titolo di Dissertationes politicae 
sive discursus in C. Cornelium Tacitum e senza indicazione di tradu!ore 
(Anonimo, Discursus). Alcune riedizioni di tale versione furono ap-
prontate sempre a Francoforte nel 1612 e nel 1618.

Caso interessante nel panorama europeo delle latinizzazioni di testi 
italiani di argomento politico è poi quello degli scri!i di Virgilio Mal-
vezzi, moralista, ‘tacitista’ e – anche se in maniera problematica e tal-
volta contraddi!oria – antimachiavellista.51 Una sorta di di!ico ideale 
costituiscono le versioni latine di Johannes Kruus (XVI-XVII sec.) ap-
parse a Leida, presso gli Elzevier, nel 1636 – e poi in uno stesso volume, 
a Francoforte, nel 1656 –, titolate Princeps e Tyrannus (Kruus, Princeps; 
Tyrannus). Esse latinizzano rispe!ivamente Il Romulo, edito per la 
prima volta a Bologna nel 1629 per Clemente Ferroni, e Il Tarquinio 
superbo, edito presso il medesimo stampatore nel 1632. Il Romulo fu la 
prima opera di successo dell’autore. Cara!erizzata da uno stile verboso 
e ardito, esemplato su Tacito, essa porse ai principi d’Europa, come 

49 Opera satirica composta in forma di dialogo mitologico vicina, per certi aspe!i, alle 
utopie politiche di Tommaso Campanella e Francis Bacon. Sulla fortuna in latino della 
le!eratura #loso#ca e, nello speci#co, sulle latinizzazioni degli scri!i boccaliniani e 
campanelliani cfr., in questo volume, il saggio di Ilenia Viola.

50 De Ma!ei 1961, 3
51 Sul rapporto tra Malvezzi e Machiavelli cfr. almeno Figorilli 2018, 159-210.



138   ·   GIOVANNI LAMBERTI

auspicato dallo stesso Malvezzi, un nuovo modello di savio regnante, 
riconosciuto appunto nel primo re di Roma, ben lontano dall’ideale 
machiavelliano del principe avvezzo all’uso della forza, alle violente 
strategie prudenziali, alla simulazione e alla dissimulazione. Esempio 
negativo, modello da ri"utare categoricamente, fu viceversa quello 
stigmatizzato nel Tarquinio superbo, opera in cui Malvezzi "ssò il tipo 
antropologico del tiranno, "gura del resto assai presente nel dramma 
barocco tedesco.52 A Milano nel 1648 comparve invece in veste latina, 
col titolo di E'gies privati Christiani, la biogra"a malvezziana di Gaspar 
de Guzmán conte-duca di Olivares, funzionario di Filippo IV di Spagna, 
stampata per la prima volta in volgare a Bologna nel 1635. Essa trovava 
posto in appendice al quarto volume degli o!o libri latini delle Historiae 
patriae di Giuseppe Ripamonti (1573-1643), editi nella ci!à lombarda 
tra il 1641 e il 1648 (Anonimo, E'gies, 69-218). Nell’opuscolo, Mal-
vezzi presentava questa volta la "gura del perfe!o ‘favorito’ di corte 
a!raverso l’esposizione di massime politiche dalla portata universale. 
Ultimo scri!o dell’autore a essere latinizzato fu il Davide perseguitato 
(apparso in volgare nel 1543 contemporaneamente in cinque ci!à 
diverse), uscito a Leida nel 1660 dai torchi Pieter Le%en, anch’egli già 
editore latino di Machiavelli (1649). Tale versione, anonima come 
quella del Ritra!o del privato politico christiano, vedeva dunque la luce 
con il titolo di De persecutione Davidis (Anonimo, De persecutione): si 
tra!ava di “una lunga dissertazione di cara!ere politico e morale sulla 
storia di Saul e Davide”,53 tu!a incardinata sul tema dell’obbedienza e 
dell’equilibrio tra legge civile o positiva e legge morale o naturale.

Tra il 1628 e il 1658 altri tre tra!ati politici furono volti e stampati in 
latino: Della ragione de gli stati libri XII (Venezia 1626) di Gabriele 
Zinano (ca. 1557-1634), trado!o con il titolo di De ratione optime impe-
randi seu de statu reipublicae libri XII ed edito a Francoforte nel 1628; Del 
governo, e della Ragion vera di Stato (Napoli 1604) del cosentino Gio-
vanni Antonio Palazzo (XVI-XVII sec.), trado!o con il titolo di Novi 
Discursus de gubernaculo et vera status ratione nucleus ed edito a Danzica 
nel 1637; e Della ragion di Stato (Milano 1627) di Ludovico Se!ala 
(1552-1633), trado!o con il titolo di De ratione status ed edito a Fran-
coforte una prima volta nel 1658 e poi nel 1679.54 Prodo!o estremo di 

52 Ripari 2013, 3.   53 Carminati 2007, 338.
54 Sulla fortuna editoriale di queste tre versioni latine cfr. Bozza 1980, 101-02 e 152-55.



MACHIAVELLI E LA POLITICA   ·   139

tale stagione editoriale fu, per "nire, la stampa nel 1679 della tradu-
zione in latino della Ragion di Stato di Scipione Chiaramonti (1565-
1652), opera stesa in polemica con le tesi di Giovanni Botero e Scipione 
Ammirato e pubblicata a Firenze nel 1635. Essa veniva impressa ad 
Amburgo, sul "nire del secolo, nella versione di Johann Garmers (1628-
1700) con il titolo di De ratione status (Garmers, De ratione status). In 
questo modo veniva a concludersi un momento di eccezionale fervore 
della produzione libraria europea, momento che aveva avuto la sua fase 
di massima espansione tra la "ne del XVI e la prima metà del XVII secolo, 
e che aveva trovato in Machiavelli latinizzato il suo sogge!o predile!o, 
“cupo apostolo di un mondo re!o sulla diale!ica della forza”.55

55 Basile 1967, XII.





Tradurre la storia fra narrazione documentaria e propaganda

Elisa Tinelli

1. Introduzione: di$coltà di de#nizione

Le opere ascrivibili al genere storiogra"co si cara!erizzano per una 
marcata eterogeneità di forme, "nalità e registri espressivi: la commi-
stione tra funzione documentaria e dimensione retorica, tra rigore 
metodologico più o meno accentuato e intenti persuasivi complica la 
possibilità di individuare con"ni chiari e univoci per il genere stesso. La 
storiogra"a si con"gura, infa!i, non soltanto come mera registrazione 
degli eventi, ma come un complesso intreccio di narrazione, interpreta-
zione e costruzione ideologica. Le categorie tradizionali – annali, 
cronache, biogra"e, storie – risultano spesso intercambiabili e, in parti-
colare, la distinzione tra storia e biogra"a si rivela sfumata e problema-
tica: ambedue condividono, infa!i, stru!ura narrativa, impianto etico-
normativo e, non di rado, tensione encomiastica; anche la centralità 
della "gura individuale e la sua funzione paradigmatica rendono 
frequente la compenetrazione tra res gestae e vita hominis, al punto che 
molte narrazioni storiche assumono di fa!o una con"gurazione proso-
pogra"ca. La traduzione latina di tali testi – operazione che implica non 
solo, com’è ovvio, un trasferimento linguistico, ma anche un processo 
di rifunzionalizzazione culturale – interviene su questo sfondo 'uido, 
accentuando o ride"nendo le cara!eristiche formali e ideologiche del 
testo d’origine in funzione del pubblico, del codice linguistico e del 
contesto d’uso.

Nelle pagine che seguono si è scelto di ri'e!ere la complessità del 
genere storiogra"co: si presenteranno, pertanto, casi esemplari di tradu-
zioni latine di testi originariamente reda!i in volgare e riconducibili ai 
diversi so!ogeneri che compongono l’articolato panorama della 
scri!ura storica fra tardo Medioevo ed età moderna.1

1 Non saranno prese in considerazione opere di cara!ere storico-erudito e antiquario: 
si rimanda, per queste, al capitolo sulla le!eratura di condo!a di Francesco Lucioli e a 
quello su iconologia e antiquaria di Giacomo Ventura compresi nel presente volume.



142   ·   ELISA TINELLI

2. Biogra#e
Imponente è il numero delle biogra"e composte a partire dal Trecento, 
tanto in latino quanto in volgare: si pensi, a titolo d’esempio, all’editore 
e libraio Vespasiano da Bisticci (ca. 1422-98) il quale, dopo il suo ritiro 
all’Antella, a partire dal 1480, compose in volgare le Vite degli illustri 
personaggi che aveva conosciuto sino ad allora e che volle elevare a 
exempla per le generazioni successive. Particolarmente interessante ai 
"ni del discorso che qui si conduce è un passo del proemio delle Vite, 
che consente d’ipotizzare che l’autore avesse autorizzato una traduzione 
latina della sua opera che, poi, non dove!e essere realizzata o che, in 
ogni modo, non ci è giunta (Vespasiano da Bisticci, Le vite, vol. 1, 33-34):

Sendo istato in questa età e avendo veduti tanti singulari uomini, de’ quali 
io ho avuto asai notitia, e a "ne che la fama di sì degni uomini non perisca, 
bene che sia alieno da la mia profesione, ho fa!o memoria di tu!i gli 
uomini do!i ho conosciuti in questa età per via d’uno brieve comentario 
[…] a "ne che se ignuno si volessi afaticare a farle latine ch’egli abi inanzi il 
mezo col quale egli lo possi fare.

Talvolta, le traduzioni latine approdarono in tipogra"a prima dei testi 
originali in lingua volgare o anche al posto di essi: è il caso, ad esempio, 
degli Sphortiae gestorum libri di Marco A!endolo (sec. XV), una biogra"a 
di Muzio A!endolo, de!o lo Sforza (1369-1424), reda!a nella prima 
metà del Qua!rocento, trado!a in latino da Pietro Ma!eo Carranto (XV-
XVI sec.) e pubblicata in questa veste a Bologna nel 1526 (Carranto, 
Sphortiae gestorum libri). Il testo originale è tràdito unicamente dal ms. 
Urb. lat. 871 della Biblioteca Apostolica Vaticana, risalente al secolo XVII.

Al 1561 circa data la Vita del cardinale Reginaldo Polo di Ludovico 
Beccadelli (1501-72): l’opera, in volgare, non fu pubblicata dall’autore 
il quale preferì, piu!osto, inviarla al cardinale Giovanni Morone a$n-
ché giudicasse se il pro"lo biogra"co da lui reda!o potesse convenien-
temente essere inserito in apertura dell’edizione degli scri!i del cardi-
nale inglese di cui si erano fa!i promotori lo stesso Morone, Girolamo 
Seripando e il cardinale Ercole Gonzaga. Beccadelli accompagnò l’invio 
con queste parole (Parma, Biblioteca Palatina, ms. Pal. 1013, f. 7r-v):

In luoco di molte le!ere, che dovrei per mio debito haver scri!o sino a qui 
a V. S. Illustrissima, suplirà per ora la Vita di Monsig. Illustrissimo Polo, 
l’opera della quale m’è stata dolcissima, sì come sempre m’è la memoria di 
quel tanto, et non mai a pieno lodato Signore. Non ho a!eso a pulirla con 
lima toscana, perché vorrei per poterla accompagnare con l’opere sue, se 
così però parerà a V. S. Illustrissima, che fusse fa!a latina.



T#DURRE LA STORIA   ·   143

Morone rispose d’aver le!o la Vita di Pole con grande soddisfazione e 
che, per ciò che riguardava la traduzione latina auspicata da Beccadelli, 
riteneva opportuno commissionarla a Filippo Gheri (ca. 1520-75), 
vescovo di Ischia.2 La versione sarebbe stata realizzata, tu!avia, da 
András Dudith-Sbardellati (1533-89), ecclesiastico ungherese – ma 
veneziano per parte di madre – il quale, nominato vescovo di Knin e 
poi di Csanád, partecipò in tale veste al Concilio tridentino, dove 
capeggiò la delegazione ungherese. Dudith si rivolse a Beccadelli per 
avere il permesso di tradurre in latino la Vita di Pole, a$nché le singo-
lari virtù del cardinale inglese potessero esser conosciute non solo in 
Italia, ma anche in Germania e altrove; dopo aver confezionato la tradu-
zione, desideroso di darla alle stampe, scrisse nuovamente a Beccadelli 
il quale acce!ò che la versione latina approdasse in tipogra"a, a pa!o 
che il suo nome non venisse citato: Pole era morto nel 1558, ma era pur 
sempre stato una delle vi!ime della repressione antiereticale del lungo 
inverno del papato di Paolo IV, sicché non era prudente, per Beccadelli, 
associare il suo nome a uno scri!o destinato a circolare negli ambienti 
spirituali e che si presentava come un monumento alla memoria “di 
quel tanto, et non mai a pieno lodato Signore” (Parma, Biblioteca 
Palatina, ms. Pal. 1013, f. 7r). Non è un caso che la versione originale, 
volgare, della Vita restasse inedita: sarebbe stata pubblicata, infa!i, solo 
nel Se!ecento, sulla scia di un rinnovato interesse per la "gura del cardi-
nale inglese che condusse alla pubblicazione del suo epistolario ad 
opera del cardinale bresciano Angelo Maria Querini (1680-1755).3 
Dudith, tu!avia, non rispe!ò le condizioni imposte da Beccadelli: la 
traduzione apparve nel 1563 a Venezia, con dedica all’imperatore Ferdi-
nando I, una dedica che allude, in e%e!i, al ruolo svolto da Beccadelli 
nell’agiogra"ca ricostruzione della biogra"a di Pole (Dudith, Vita 
Reginaldi Poli, 3-4). Sempre nella dedica, Dudith illustra le sue strategie 
tradu!ive che, più che a una traduzione fedele, fanno pensare a un’au-
tonoma rielaborazione del testo di partenza (ibidem, 4):

2 Fragnito 1985, 21-22; cfr. anche Beccadelli, Monumenti, vol. 1.2, 272.
3 Nel quinto e ultimo volume dell’epistolario di Pole, pubblicato nel 1757, è compresa 

anche la Vita di Pole scri!a da Beccadelli (Pole, Epistolae, vol. 5, 355-91). La biogra#a di 
Pole sarebbe, poi, stata ripubblicata da G. Morandi in Beccadelli, Monumenti, vol. 1.2, 
277-333.



144   ·   ELISA TINELLI

[…] ad rem aggressus, etsi non omnibus in locis Italicos colores Latinis 
coloribus imitari licuit, hos tamen ita permiscuit, ac temperavi, ut eandem, 
quam Italici, speciem oculis subiiciant: nisi quod quibusdam in locis veluti 
umbras persequens, in aliis eminentias, in nonnullis etiam recessus, 
quaedam dilatavi, quaedam etiam studiose contraxi.

Gli interventi di Dudith sul testo beccadelliano sono, in e%e!i, cospicui 
e in diversi casi "niscono col presentare l’operato di Pole in maniera 
non del tu!o chiara, ad esempio insinuando la possibilità ch’egli fosse 
stato responsabile di un tentativo di sollevamento del popolo inglese 
contro il sovrano Enrico VIII, laddove Beccadelli aveva semplicemente 
ricordato la missione svolta da Pole in Inghilterra per conto del ponte-
"ce nel 1538-39, in un momento particolarmente delicato, quando l’im-
peratore e il re di Francia avevano stabilito d’interrompere ogni rappor-
to commerciale con l’Inghilterra, nella speranza che le di$coltà econo-
miche inducessero il popolo inglese a opporsi alla scissione religiosa 
operata dal loro monarca e a ri"utarsi di giurargli obbedienza come al 
capo supremo della nuova chiesa.4

Beccadelli fu autore, come si accennava, anche di altre biogra"e: quella 
di Pietro Bembo e quella di Gasparo Contarini in particolare, due per-
sonaggi ch’egli aveva conosciuto personalmente e frequentato a lungo.5 
Anche tali Vite furono ogge!o di traduzioni latine: quella di Bembo, 
mai approdata in tipogra"a e andata, con ogni evidenza, perduta, ad 
opera di Pompilio Amaseo (ca. 1513-85), docente di greco a Bologna;6 
quella di Contarini, parimenti rimasta manoscri!a e andata perduta, ad 
opera di Girolamo Ragazzoni (1536-92), vescovo di Famagosta.7

Al 1610 data la biogra"a della famiglia Medici compilata da Giovan 
Ba!ista Strozzi, de!o il Giovane o il Cieco (1551-1634). Il Della 
famiglia de Medici è dedicato a Belisario Vinta, uno degli uomini politici 
più in'uenti del tempo, il quale proprio nel 1610 (5 gennaio) era stato 
nominato primo segretario di Stato del Granduca Ferdinando,8 sicché si 
può immaginare che l’operazione editoriale fosse stata accortamente 
orchestrata da Strozzi, per quanto la le!era di dedica rechi la data del 12 
maggio 1603 e alluda a una speci"ca richiesta avanzata da Vinta il quale 
aveva espresso all’autore il desiderio che egli componesse “un breve 

4 Ibidem, vol. 1.2, 297-99.
5 Su queste biogra#e, cfr. almeno Fragnito 1978b e Fragnito 1988.
6 Beccadelli, Monumenti, vol. 1.2, 219-21.   7 Ibidem, 6-7.   8 Volpini 2020.



T#DURRE LA STORIA   ·   145

ristre!o appartenente alla famiglia de Medici”, che sarebbe stato inviato, 
poi, “in lontan paese a Principe grande” (Strozzi, Della famiglia de 
Medici, 3). Al testo, dedicato alla genealogia dei Medici e alle gesta dei 
personaggi più importanti della famiglia, segue, poi, un’altra epistola, 
datata 4 luglio 1610 e parimenti indirizzata a Vinta, in cui Strozzi 
sostiene d’aver recuperato, tra le sue “non poche, et assai mal tenute 
scri!ure” (ibidem, 15), l’opera in precedenza dedicata alla famiglia 
Medici per aggiungervi gli avvenimenti più signi"cativi occorsi negli 
anni successivi alla prima stesura e per inviarla, poi, “a Roma, allo scrit-
tore delle più illustri famiglie d’Italia” (ibidem), vale a dire a Francesco 
Sansovino (1521-1586), compilatore dell’Origine e fa!i delle famiglie 
illustri d’Italia. La versione latina del testo segue quella volgare – anche 
cronologicamente: la titolazione dell’epistola di dedica, infa!i, dichiara 
espressamente che il testo è stato trado!o “Ex Etrusco in Latinum” – e 
si presenta come traduzione assai fedele, certamente confezionata dallo 
stesso autore,9 il quale dove!e, con ogni probabilità, ritenere necessario 
tradurre il testo in latino per garantirne una più ampia di%usione.

Nel 1630 apparve l’editio princeps di un’opera del bolognese Gio-
vanni Ba!ista Manzini (1599-1664), intitolata Della peripetia di fortuna 
overo sopra la caduta di Seiano breve consideratione: un’opera che, so!o il 
pro"lo del genere le!erario di riferimento, si colloca a metà fra la bio-
gra"a, la ri'essione politica, condo!a nel solco del tacitismo, sui temi 
della simulazione e della dissimulazione e la le!eratura di condo!a. Il 
personaggio di Seiano, infa!i, minato dall’ingenuità, fru!o dell’acceca-
mento prodo!o dalla fortuna favorevole, diviene ogge!o dell’invidia di 
Tiberio, pavido ma, al tempo stesso, freddo e calcolatore nel tessere la 
propria tela intorno al nemico: il potente consigliere caduto in disgrazia 
assurge, pertanto, a simbolo delle insidie dell’esistenza condo!a all’om-
bra dei potenti. La versione latina dell’opera – che ebbe un discreto suc-
cesso e fu trado!a anche in tedesco e francese – comparve, anonima, 
nel 1658 per i tipi di Salomon Eichorn (Anonimo, Vicissitudo Fortunae).

Ogge!o di traduzione latina furono anche le sezioni biogra"che 
dell’imponente Istoria della compagnia di Gesù di Daniello Bartoli (1608-
85): nel 1655 apparve a Liegi, presso la tipogra"a di Jean Mathias 
Hovius, la Vita reverendi patris Vincentii Carafae trado!a dal gesuita 

9 Piantanida & al. 1950, n. 770.



146   ·   ELISA TINELLI

Jacques Hautin (1599-1671), originario di Lille;10 nel 1665 il gesuita 
francese Louis Janin (1590-1672) – che, fra il 1667 e il 1671, avrebbe 
trado!o pure i libri dell’Istoria dedicati all’Asia e all’Europa11 – diede 
alle stampe il De vita et instituto S. Ignatii Societatis Iesu fundatoris (poi 
ristampato a Praga nel 1668) e nel 1666 il De vita et gestis S. Francisci 
Xaverii (ristampato nel 1667): entrambe le versioni apparvero a Lione, 
rispe!ivamente presso Laurent Anisson e Adam Demen.12 È evidente 
che la traduzione latina di sezioni signi"cative dell’Istoria di Bartoli – 
come quelle, peraltro assai ampie, dedicate alla biogra"a del fondatore 
della Compagnia di Gesù o di altri personaggi eminenti della mede-
sima, come Francesco Saverio, cofondatore della Compagnia e missio-
nario esemplare, o Vincenzo Carafa, il quale guidò l’Ordine, in qualità 
di preposito generale, in un periodo molto complesso, segnato da 
tensioni interne e da crescenti critiche esterne – doveva rispondere 
all’esigenza di ampliare il pubblico dei le!ori dell’opera, garantendone 
una di%usione europea, in linea col respiro universalistico della Compa-
gnia: non è un caso che tali traduzioni fossero confezionate, tra l’altro 
piu!osto precocemente, da membri dell’Ordine. Si legga, a titolo 
d’esempio, l’incipit della Praefatio ad patres et #atres Societatis che apre la 
versione della Vita Vincentii Carafae e denuncia chiaramente come la 
traduzione fosse intesa a o%rire un modello di specchiata virtù (Hautin, 
Vita Vincentii Carafae, A1r-v):

Societatis Iesu lumen, et huius proprie secundi nostri saeculi adhuc ineun-
tis gloria, Vincentius Carafa, vobis, o Socii Iesu, non Italis modo, ad quos 
singulari quodam prosapiae, ortus ac domicilii iure pertinebat; sed omni-
bus omnino, quibus utique illum providentia Numinis Praepositum Gene-
ralem, communemque Parentem dedit, ab eadem in omne virtutis exem-
plum proponitur.

10 Su Hautin, cfr. Paquot 1765-70, vol. 1, 147-48.
11 Si veda, a questo proposito, il capitolo dedicato alla le!eratura di viaggio, curato da 

Sergio Brillante, compreso in questo volume.
12 Janin avrebbe in seguito trado!o in latino pure L’huomo di le!ere difeso ed emendato 

di Bartoli (1645): la versione sarebbe apparsa nel 1672 a Lione col titolo Character 
hominis literatis e sarebbe stata poi ristampata a Colonia nel 1674 come manuale 
scolastico; una ristampa parziale di tale edizione sarebbe apparsa nel 1704 per impulso 
dei gesuiti della Facoltà di teologia dell’Università di Breslavia. Una seconda traduzione 
latina sarebbe stata approntata per il pubblico tedesco dal pastore luterano Johann 
Georg Ho$mann (1648-1719), col titolo Homo literatus defensus et emendatus (Franco-
forte sull’Oder, 1693).



T#DURRE LA STORIA   ·   147

Nel 1668 comparve, ad opera dello storico e teologo tedesco Josua 
Arnd (1626-87), la traduzione latina della Historia della vita d’Alberto 
Valstain Duca di Fritland (Lione 1643) del vicentino Galeazzo Gualdo 
Priorato (1606-78);13 la versione fu pubblicata in appendice alla raccolta, 
intitolata Trutina statuum Europae, degli scri!i d’interesse storico-
politico di Henri de Rohan (1579-1638), capo militare del partito ugo-
no!o durante le guerre degli anni Venti e Trenta del Seicento. Il curatore 
della raccolta fu, appunto, Arnd il quale decise di ampliare la quarta 
edizione dell’opera aggiungendovi la propria traduzione, corredata da 
un ampio apparato di note, della Vita reda!a in italiano da Gualdo 
Priorato: Albrecht Waldstein, uomo d’armi d’origine boema, tra i più 
celebri del suo tempo, aveva prestato i suoi servigi all’imperatore Ferdi-
nando II durante la Guerra dei Trent’anni, sicché l’inserimento del suo 
pro"lo biogra"co nella Trutina sarà da riferire allo scopo della raccolta, 
quello, rivelato dalla prefazione Ad lectorem, di o%rire un compendio 
della storia europea ai giovani studiosi desiderosi di conoscere le sorti 
del Vecchio continente (Rohan, Trutina statuum Europae, A3r).

3. Annali, commentari, relazioni, istorie

Almeno due opere di cara!ere storiogra"co compilate in volgare 
dall’umanista veneziano Marin Sanudo il Giovane (1466-1536), i Com-
mentarii della guerra di Ferrara (1484) e La spedizione di Carlo VIII in 
Italia (1494-95), furono ogge!o di iniziative di traduzione in lingua 
latina: iniziative che, tu!avia, restarono solo abbozzate o che, in ogni 
modo, non approdarono in tipogra"a e non sono giunte a noi neppure 
in forma manoscri!a. In un’epistola indirizzata al cognato Giovanni 
Malpiero, datata 31 dicembre 1495, Sanudo fornisce un elenco delle 
opere reda!e sino ad allora e, a proposito della “Ferrarese guerra”, scrive 
che l’opera “latina et vulgare al Serenissimo Jo. Mocenico Principe fue 
mandata” (Sanudo, Diarii, vol. 1, 39), per quanto né nell’epistola di 
dedica a Giovanni Mocenigo (1), né nell’Excusatio ad lectores (161-62), 
contenute nel ms. it. VII.521 (7885) della Biblioteca Nazionale 

13 Del medesimo autore era stato trado!o pure il Tra!ato della pace, un fortunato testo 
relativo alla pace so!oscri!a da Francia e Spagna nel 1659: dopo svariate edizioni e ri-
stampe in lingua originale, apparse fra il 1663 e il 1664, la versione latina, Historia pacis, 
curata da Pierre Axen (1635-1707), comparve a Lipsia nel 1667 e, ancora, a Parigi nel 1710.



148   ·   ELISA TINELLI

Marciana di Venezia, egli alluda alla versione latina dell’opera e, anzi, si 
scusi d’aver reda!o quest’ultima in volgare. Per ciò che riguarda La 
spedizione di Carlo VIII in Italia,14 nell’epistola di dedica al doge 
Agostino Barbarigo, Sanudo scrive (La spedizione, 17):

Et benché ne sia molti che tal gallica historia habbi descripto sì in latino, 
come Marco Antonio Sabellico, huomo li!eratissimo et veterano in tal 
cose, et altri nel sermon materno; et questi o con più alto stile o con nova 
forma haranno formato loro scri!ure: ma io non curando di altro che di la 
verità, ho fa!o questa, vulgari sermone, acciò tu!i, do!i et indo!i, la 
possine leggere et intendere, perché molto meglio è faticarsi per l’univer-
sità che per rari et pochi. I quali, ancora che buona fusse, son certissimo si 
latina l’havessi descripta, mi harebbeno biasemato.

L’esistenza di una versione latina dell’opera parrebbe, pertanto, da 
escludersi. E, tu!avia, desta interesse il fa!o che Aldo Manuzio, 
nell’epistola prefatoria alla sua edizione degli Opera di Poliziano 
(1498), indirizzata proprio a Sanudo, cui l’edizione è dedicata, scriva 
(Poliziano, Omnia opera, A1v):

Vidi ego superioribus diebus in tua librorum omnis generis refertissima 
bibliotheca, quos de magistratibus Venetis, de vitis principum quicumque 
ab urbe condita, ad haec usque tempora extiterunt, ingeniose eruditeque 
scripsisti libros, nec non, quos de bello Gallico iam multos menses absolu-
tos, et Latina et vulgari lingua promis, ut a doctis pariter et indoctis legantur.

Nessun’altra evidenza consente, allo stato a!uale delle nostre cono-
scenze, di comprovare l’asserzione di Manuzio, sicché si dovrà immagi-
nare che la versione latina de La spedizione di Carlo VIII fosse stata solo 
proge!ata, e magari abbozzata, da Sanudo il quale, tu!avia, non dove!e, 
poi, dar seguito all’iniziativa, esa!amente come per la traduzione latina 
dei Commentarii della guerra di Ferrara.15

Postumi, nel 1537, furono pubblicati i Castigatissimi annali della ec-
celsa e illustrissima Repubblica di Genova del genovese Agostino Giusti-
niani (1470-1536), biblista e umanista domenicano: l’opera, in sei libri, 
mira alla "nalità etico-politica di “instruere il populo nostro ad essere 

14 Opera che Marco Guazzo avrebbe plagiato, pubblicandola a Venezia nel 1547 col tito-
lo di Historie di messer Marco Guazzo ove se contengono la venuta, et partita d’Italia di Carlo 
O!avo re di Franza. L’indebita appropriazione passò inosservata #no all’O!ocento.

15 È possibile che l’aborto di tali proge!i fosse dovuto anche alla scarsa competenza di 
Sanudo nella lingua latina: Caracciolo Aricò 1989, vol. 1, LXIII.



T#DURRE LA STORIA   ·   149

amatore della Repubblica” (Giustiniani, Castigatissimi annali, A2r), 
a!raverso la proposta di un modello di Stato ci!adino fondato sulla 
larga e paritetica gestione della cosa pubblica da parte della classe 
dirigente aristocratica. Nel proemio dell’opera, Giustiniani scrive 
(ibidem, A3r):

[…] si sforzaremo come meglio potremo, che a i nostri antichi non man-
chino le dovute lor lodi, et compensaremo i travagli et fatiche nostre col 
giovamento che potrà riuscire in cognoscere qual sia stata la Ci!à nostra 
per li passati tempi a i nostri Genoesi per utile et pro"!o de i quali princi-
palmente habbiamo messo la mano a questa così laboriosa opera, la qual 
desiderando che sia commune a più persone et pregati da molti volsemo 
far quella volgare et latina.

L’autore, tu!avia, non visse abbastanza per portare a compimento il 
proge!o della versione latina dei suoi Annali che, come si diceva, furono 
pubblicati postumi a cura di Lorenzo Lomellini Sorba (XV-XVI sec.). La 
preminenza accordata da Giustiniani alla versione volgare è, del resto, 
giusti"cata dalle parole dell’autore stesso il quale, ancora nel proemio, 
sostiene che “anchor che il scrivere volgare rare volte dile!i a gli 
huomini li!erati et do!i […], non dimeno mi è parso benfa!o farmi 
conto della moltitudine et haver rispe!o alla plebe, acciò che coloro che 
non sano latino non rimanghino in tu!o ignoranti delle cose accadute 
nel corso de i passati tempi” (ibidem).

Nel 1556 Ma!ia Flacio Illirico (1520-75), uno dei centuriatori di 
Magdeburgo, discepolo di Lutero e professore di ebraico, diede alle 
stampe la prima edizione del Catalogus testium veritatis, una raccolta di 
testimonianze antipapali e antica!oliche, tra le quali è compreso anche 
un breve compendio in latino del I libro delle Istorie "orentine di 
Niccolò Machiavelli (1469-1527) il quale viene considerato qui come 
una sorta di proto-protestante (Flacio, Catalogus testium veritatis, 993-
94). Nel 1564, a breve distanza dalla pubblicazione del Catalogus di 
Flacio, l’umanista luterano Jerome Turler (1550-1602)16 commissionò 
a uno stampatore di Francoforte la traduzione latina del I libro delle 
Istorie, che comparve col titolo De migrationibus populorum septentriona-
lium e dedica al principe ele!ore di Sassonia, il luterano Augusto I, il 
quale doveva nutrire un particolare interesse per la le!eratura italiana e, 

16 Turler tradusse pure, nel 1569, il Libro del Cortegiano di Baldassar Castiglione: cfr., 
in questo volume, il capitolo sulla le!eratura di condo!a di Francesco Lucioli.



150   ·   ELISA TINELLI

in particolare, per le opere di cara!ere storico, se Georg Forberger 
(1543-1604) avrebbe pensato, dieci anni più tardi, di dedicargli la 
traduzione tedesca della Storia d’Italia di Francesco Guicciardini 
(1483-1540). La versione si apre con un’Epistola dedicatoria (Turler, De 
migrationibus 1564, A2r-B8r) del tradu!ore, il quale individua le vere 
cause delle grandi mutazioni politiche e costituzionali nel peccato e 
nella corruzione morale che provocano l’ira celeste, la quale a sua volta 
provoca la rovina degli imperi. Queste cause religiose erano scono-
sciute agli autori pagani, come Platone, Tucidide, Livio e gli altri latini 
messi a fru!o da Machiavelli nella sua elegante e succinta storia di 
Firenze; ciononostante, conclude Turler, è indubbio che la conoscenza 
della storia sia fondamentale per capire almeno il ri'esso terreno e 
tangibile dell’universo re!o da Dio, e tanto basta a giusti"care la sua 
traduzione. Nel 1601 la traduzione fu ristampata ad Hanau presso 
Antonius Wilhelm; in apertura viene riportato un epigramma del 
polemista luterano Georg Nigrinus (1530-1602), il quale a$da l’opera 
al le!ore con le seguenti parole, aspramente antipapali (Turler, De 
migrationibus 1601, A1v):

Si cupis Imperii casus, causasque ruinae
nascere, et in Latio proelia mota solo:
haec lege, Ponti"cum viresque, dolosque videbis,
omne per Imperium qui peperere malum.
Hinc Latii procerum res gestas, stemmata, bella,
multaque cum fructu divite facta leges.
Autorem commendat opus: scripta erue Lector,
plus quam forte putas, utilitatis habent.

La prima traduzione integrale delle Istorie "orentine sarebbe apparsa nel 
1610 a Strasburgo a spese del tipografo e editore Lazarus Zetzner 
(1551-1616) il quale, nella prefazione Candido lectori, fa cenno alla 
traduzione latina del I libro dell’opera, pubblicata trent’anni prima, e 
a%erma d’aver voluto me!ere a disposizione degli studiosi l’intera opera 
“in Latinum sermonem conversam” (Machiavelli, Historiae Florentinae, 
A2r), senza o%rire, tu!avia, alcuna indicazione a proposito dell’identità 
del tradu!ore. Certo è che, per ciò che riguarda il I libro, viene ripropo-
sta la versione di Turler (con i medesimi apparati paratestuali dell’edi-
zione del 1601, vale a dire l’epigramma di Nigrinus e l’Epistola dedicato-
ria); alla traduzione degli o!o libri delle Istorie segue, inoltre, la 



T#DURRE LA STORIA   ·   151

versione latina della Vita di Castruccio Castracani (ibidem, 465-94): 
anche in questo caso, il nome del tradu!ore non si evince in alcun 
modo, ma parrebbe da escludere la possibilità che questo sia da identi"-
care nello stesso Turler, il quale era morto nel 1602. Altre due edizioni 
della traduzione integrale delle Istorie sarebbero apparse nel corso del 
XVII secolo, entrambe corredate della versione della Vita di Castruccio 
Castracani: la prima nel 1645 a Leida e la seconda – che è, in realtà, una 
ristampa della prima – a L’Aia nel 1658.

Al 1566 data la pubblicazione, ad opera dello stampatore lucchese 
Pietro Perna (1519-82), di stanza a Basilea, della traduzione latina della 
Storia d’Italia di Francesco Guicciardini, confezionata da Celio Secondo 
Curione (1503-69), personaggio di spicco tra gli esuli italiani religionis 
causa che, a partire dagli anni Quaranta del Cinquecento, giunsero a 
Basilea, crocevia delle principali esperienze di rinnovamento religioso 
che in Italia, in ragione della pressione inquisitoriale e, in seguito, della 
repressione post-tridentina, non poterono prosperare e avere seguito.17 
La traduzione fu dedicata da Curione al re di Francia Carlo IX: la 
le!era di dedica (Curione, Historiarum libri XX, 2r-v) reca la data del 
1 aprile 1566 e fu, pertanto, reda!a a ridosso di un momento di impor-
tante ria%ermazione della centralità della monarchia, vale a dire la 
promulgazione, ad opera del Cancelliere Michel de l’Hospital, della 
celebre ordinanza di Moulins che, nel febbraio 1566, aveva ribadito la 
validità, contestata dal cardinale Carlo di Lorena, portavoce di papa 
Pio V, dell’Edi!o di Amboise che, nel marzo 1563, nel tentativo di favo-
rire la paci"cazione tra ca!olici e ugono!i e di perseguire la paix come 
viatico per l’unità dello Stato, aveva concesso ai protestanti libertà di 
culto graduata a seconda della posizione giuridica degli interessati, a 
tu!o vantaggio dei nobili. Prezioso, so!o il pro"lo degli apparati parate-
stuali, pure l’avviso di Curione Ad lectorem, ove si trovano esposti i prin-
cipi cui l’umanista conformò la sua traduzione, dando spazio a vocaboli 
a%a!o ignoti alla tradizione classica, resi necessari dalla distanza del 
mondo moderno da quello antico e dai suoi usi e costumi, o, ancora, a 
vocaboli tra!i dai modelli classici ma risemantizzati e adeguati al 
moderno riuso (ibidem, 3r):

17 In proposito, anche per la bibliogra#a pregressa, cfr. almeno Biasiori 2015.



152   ·   ELISA TINELLI

Neque enim dubito aliquos fore, qui non satis sint probaturi, quod in hac 
historia vertenda, locorum, o$ciorum, armorum et machinarum nova 
vocabula retinuerimus: verum si quis secum reputaverit, quanta in his 
rerum et nominum facta sit mutatio […] is sine dubio nobis aequior erit 
et lenior […]. Deinde tanta est plerunque veterum a novis dissimilitudo, 
ut nisi quis omnis antiquitatis sit peritissimus, nihil omnino aut parum 
admodum sit in his rebus intellecturus. Dicat aliquis, utroque, et veteri et 
novo uti debueras; scilicet, ut historiam qua nihil clarius, nihil certius esse 
debet, aut obscurarem, aut mendosam facerem. Quis enim nescit, quam 
facile sit, in novis cum veteribus copulandis hallucinari?

Alcuni passi della traduzione di Curione risultano particolarmente 
signi"cativi nell’o!ica di una valutazione globale dell’operazione edito-
riale condo!a dall’esule piemontese insieme a Pietro Perna, giacché 
dimostrano come la versione, per quanto complessivamente assai 
rispe!osa del testo base, ri'e!esse, in e%e!i, le simpatie "loprotestanti 
del curatore e dell’editore e come, pertanto, essa non fosse immune da 
tentativi propagandistici più o meno larvati, su cui si sarebbe presto 
abba!uta la scure della censura romana, certo a!ra!a dai nomi di 
Curione e Perna. Si veda, in particolare, il capitolo XV del libro XIII, 
dedicato alla prima di%usione delle idee luterane; scrive Guicciardini 
(Storia d’Italia, 1324):18

Séguita l’anno mille cinquecento venti: nel quale, continuandosi per le 
medesime cagioni per le quali era stata conservata l’anno precedente la 
pace di Italia, cominciorono molto ad ampliarsi do!rine nate di nuovo, 
prima contro all’autorità della Chiesa romana dipoi contro alla autorità 
della cristiana religione. Il quale pestifero veleno ebbe origine nella Alama-
gna, nella provincia di Sassonia, per le predicazioni di Martino Lutero, 
frate professo dell’ordine di Santo Augustino, suscitatore per la maggiore 
parte, ne’ princìpi suoi, degli antichi errori de’ boemi […].

Curione traduce il passaggio in maniera piu!osto fedele, ma ome!e il 
riferimento al “pestifero veleno” della do!rina luterana, genericamente 
sostituito dal vocabolo res (Curione, Historiarum libri XX, 488):

18 Tu!e le citazioni sono tra!e da Guicciardini, Storia d’Italia, ma sono state veri#cate 
sull’edizione Sansovino 1562 e sull’edizione Bevilacqua 1563, vale a dire una delle due 
edizioni che Curione potrebbe aver adoperato come testo base per i primi sedici libri 
dell’opera guicciardiniana.



T#DURRE LA STORIA   ·   153

Sequitur annus MDXX. quo quum easdem ob causas quibus superiore anno 
pax in Italia conservata fuerat, tunc etiam perseveraret, doctrinae nunc 
demum contra Romanae ecclesiae autoritatem excitatae vehementer 
augeri coeperuntque res in Saxonia Germaniae provincia, ex Martini 
Luteri Augustinianam sodalitatem professi concionibus maxima ex parte 
veteris Bohemorum sectae.

Si noti, peraltro, l’uso, da parte di Curione, del vocabolo secta per 
tradurre la parola errori (“errori de’ boemi”): la traduzione a!enua, 
evidentemente, il testo di base che contiene una critica esplicita alla 
rivoluzione religiosa boema conclusasi con la condanna di Jan Hus e 
Girolamo da Praga ad opera del Concilio di Costanza. Lo storico 
italiano spiega, subito dopo il passo preso in esame, che l’eresia tedesca 
era stata nuovamente suscitata dall’uso oltremodo licenzioso che papa 
Leone X aveva fa!o della sua autorità, giacché (Guicciardini, Storia 
d’Italia, 1324-25)

aveva sparso per tu!o il mondo, senza distinzione di tempi e di luoghi, 
indulgenze amplissime, non solo per potere giovare con esse a quegli che 
ancora sono nella vita presente ma con facoltà di potere oltre a questo 
liberare l’anime de’ defunti dalle pene del purgatorio: le quali cose non 
avendo in sé né verisimilitudine né autorità alcuna, perché era notorio che 
si concedevano solamente per estorquere danari dagli uomini che abbon-
dano più di semplicità che di prudenza, ed essendo esercitate impudente-
mente da’ commissari deputati a questa esazione, la più parte de’ quali 
comperava dalla corte la facoltà di esercitarle, avevano concitato in molti 
luoghi indegnazione e scandolo assai; e specialmente nella Germania, 
dove molti de’ ministri erano veduti vendere per poco prezzo, o giuocarsi 
in su le taverne, la facoltà del liberare le anime de’ morti dal purgatorio.

Viene toccato, qui, un tema cruciale della contrapposizione fra ca!olici 
e protestanti i quali ultimi, sulla scorta dell’insegnamento di Lutero 
relativo alla giusti"cazione sola "de, negavano l’esistenza del purgatorio 
e, dunque, pure la validità delle indulgenze. Il Concilio di Trento, com’è 
noto, aveva a%ermato come do!rina di fede per la Chiesa ca!olica 
l’esistenza del purgatorio come stato intermedio e transitorio di espia-
zione, come il luogo, cioè, in cui le anime dei giusti, morti nello stato di 
grazia imperfe!a, si puri"cano dalle colpe veniali come dalle mortali già 
rimesse, in a!esa di venire ammesse in paradiso alla visione beati"ca di 
Dio. La traduzione di Curione, anche in questo caso piu!osto rispet-
tosa del testo di partenza, presenta, tu!avia, una spia inequivocabile 



154   ·   ELISA TINELLI

della propensione "loprotestante dell’esule piemontese il quale scrive 
(Curione, Historiarum libri XX, 489):

Leo […] nullo temporum et locorum habito delectu, per universum 
orbem amplissima privilegia, quibus non modo vivis delictorum veniam 
consequendi, sed et defunctorum animas eius ignis in quo delicta expiari 
dicuntur, poenis eximendi facultatem pollicebatur, promulgarat: quae quia 
pecuniae tantum a mortalibus extorquendae gratia concedi notum erat, et 
a quaestoribus huic negotio praefectis impudenter administrabantur, 
magnam plerisque in locis indignationem, o%ensionemque concitarant, et 
praesertim in Germania, ubi a multis ex eius ministris huiusmodi mortuos 
poenis liberandi facultas parvo pretio vendi, vel in cauponum tabernis 
aleae subiici cernebantur.

In prima ba!uta Curione pone l’accento sulle colpe dei vivi (“vivis 
delictorum veniam consequendi”), coerentemente con l’identi"cazione 
luterana del peccato originale con l’inclinazione al male della natura 
umana intrinsecamente corro!a – e non solo ferita – dalla caduta dei 
progenitori, là dove Guicciardini aveva mantenuto un tono generico 
(“per potere giovare […] a quegli che ancora sono nella vita presente”); 
in secondo luogo, vengono meno nella versione latina i riferimenti 
espliciti al regno purgatoriale, sicché “liberare l’anime de’ defunti dalle 
pene del purgatorio” diventa “defunctorum animas eius ignis in quo 
delicta expiari dicuntur, poenis eximendi”, ove il “dicuntur” acquista un 
chiaro valore dubitativo, e “la facoltà del liberare le anime de’ morti dal 
purgatorio” diviene, più genericamente, “mortuos poenis liberandi 
facultas”.

Gli interventi di Curione furono, in ogni modo, sempre piu!osto 
cauti, mai volti a stravolgere il testo guicciardiniano ma, piu!osto, 
orientati a introdurre, ove possibile, qualche corre!ivo a!o a insinuare 
so!ilmente o a suggerire la possibilità di un’interpretazione alternativa. 
Lo scopo perseguito da Curione – e da Pietro Perna, evidentemente – 
fu quello di o%rire al pubblico europeo la possibilità di leggere un testo 
chiave del Rinascimento maturo: un testo ch’era stato scri!o con lo 
sguardo rivolto alla posterità per narrare una tragedia, un crescendo di 
accidenti, di devastazioni e so%erenze che avevano precipitato la 
penisola italica in condizioni miserevoli e un testo la cui conoscenza 
poteva, pertanto, rivelarsi pro"cua e estremamente a!uale in un 
momento in cui si andavano pro"lando le terribili guerre di religione 
che avrebbero sconvolto e lacerato l’Europa "no alla metà del Seicento.



T#DURRE LA STORIA   ·   155

Il ruolo svolto dalle traduzioni latine fu particolarmente signi"cativo 
nella conservazione e nella di%usione di alcuni passi della Storia 
guicciardiniana ch’erano stati so!oposti a censura al momento della 
pubblicazione dell’editio princeps dell’opera nel 1561,19 vale a dire 3.13, 
sui vizi di papa Alessandro VI e l’incestuoso amore per la "glia Lucrezia 
Borgia e 4.12, sull’origine del potere temporale dei papi, accoppiati con 
la generica denominazione di Loci duo, e, ancora, 10.4, sul discorso 
anticlericale di Pompeo Colonna e Antimo Savelli. Luoghi che dove-
vano facilmente risultare a!raenti in un’Europa a!raversata da agita-
zioni politiche e religiose come quella della seconda metà del XVI secolo 
e, ancora, del XVII secolo, così complesso e contraddi!orio. A Basilea, 
nel 1569, comparve un’edizione trilingue – latina, italiana, francese – 
dei Francisci Guicciardini loci duo, priva del nome dell’editore e tu!avia 
riconducibile all’o$cina tipogra"ca di Pietro Perna; un’edizione che si 
cara!erizza per la presenza di un avviso al le!ore, privo di "rma, che, 
esa!amente come il testo dei Loci duo, viene o%erto in lingua latina, 
italiana e francese e che, tu!avia, non riproduce esa!amente lo stesso 
contenuto nelle tre lingue: l’avviso reda!o in latino, infa!i, è una 
violenta diatriba contro la Chiesa ca!olica e il potere dei papi, con 
particolare riferimento a Paolo III il quale ascese al soglio ponti"cio alla 
morte di Clemente VII, evento con cui si conclude la narrazione della 
Storia guicciardiniana.

La versione trilingue dei Loci duo del 1569 sarebbe stata variamente, 
e anche parzialmente, ripubblicata, ad esempio nel Lectionum memora-
bilium et reconditarum Centenarius XVI (1600) del giurista tedesco 
Johann Wolf (1537-1600), che contiene il passo censurato del solo 
libro IV della Storia guicciardiniana (Wolf, Lectionum, vol. 2, 164-69); 
ancora, nella quarta edizione, pubblicata nel 1602, dello Speculum ponti-
"cum Romanorum di Istvan Szegedi Kis (1505-72, meglio noto come 
Stephanus Szegedinus o Stephanus Pannonius), teologo riformato 
d’origine ungherese (Szegedi Kis, Speculum ponti"cum Romanorum, 
329-48). Il titolo di Paralipomena comparve, invece, per la prima volta 
in un’opera del 1609, un’anonima raccolta di Monita politica ad Sacri 
Romani Imperii principes de immensa curiae Romanae potentia mode-
randa: come s’intuisce facilmente, "gurano qui svariati ammonimenti ai 
prìncipi secolari contro la Curia papale e il suo strapotere e viene 

19 Fournel 2011b.



156   ·   ELISA TINELLI

o%erto, accanto a una serie di testi di contenuto antipapale e antica!o-
lico, non solo il testo dei Loci duo, ma pure il passo censurato del libro X 
della Storia d’Italia, che in questa sede compare, a stampa, per la prima 
volta in assoluto e sempre in triplice idioma, ossia in latino, in italiano e 
in francese (Anonimo, Monita politica, 36-85). Il fa!o che tanto i Parali-
pomena quanto i Loci duo "gurino in sillogi e 'orilegi di tal fa!a o in 
opere parimenti schierate è indicativo della sorte cui il testo guicciardi-
niano andò incontro fra la seconda metà del XVI secolo e il secolo 
successivo: da un canto, una fortuna editoriale straordinaria; dall’altro, 
una le!ura parcellizzata della monumentale opera e, sopra!u!o, una 
le!ura in chiave "loprotestante o, comunque, antipapale: e non sarà 
certo un caso, da questo punto di vista, che la lingua più adoperata in 
assoluto, fra Cinque e Seicento, per di%ondere la conoscenza dei Loci 
duo e dei Paralipomena sia il latino.

L’editore lucchese Pietro Perna pubblicò a Basilea, nel 1572, anche 
la traduzione latina del Compendio delle historie del Regno di Napoli di 
Pandolfo Collenuccio (1444-1504), realizzata da Johannes Nicolaus 
Stupanus (1542-1621), il tradu!ore del Principe e dei Discorsi di 
Machiavelli (Stupanus, Historiae Neapolitanae):20 tale traduzione, ap-
parsa pochi anni dopo quella della Storia guicciardiniana ad opera di 
Curione, rappresenta una conferma del fa!o che Perna mirasse a fornire 
ai le!ori europei un quadro il più possibile completo della storiogra"a 
italiana qua!ro-cinquecentesca. La versione di Stupanus ebbe grande 
successo: sarebbe stata ripubblicata, infa!i, insieme alle Historiae di 
Giovanni Pontano (1429-1503), so!o il titolo congiunto di Res Neapo-
litanae, a Dordrecht nel 1618 e, ancora, nel 1623 ad Amsterdam. 
Occorre ricordare, peraltro, che Stupanus curò pure la traduzione latina 
dei Dialoghi della historia di Francesco Patrizi da Cherso (1529-97), 
pubblicati a Venezia da Andrea Arrivabene nel 1560: tale versione ap-
parve a Basilea nel 1570 presso Sixtus Henricpetri, so!o il titolo di 
Francisci Patricii de historiae ratione dialogi, ed è signi"cativo che nella 
Praefatio Stupanus sostenga d’esser stato esortato a porre mano alla 
traduzione da Celio Secondo Curione (Stupanus, Dialogi, A4v).21 
Sempre di Stupanus è, in ultimo, la versione latina della Historia delle 

20 Cfr., a questo proposito, il capitolo di Giovanni Lamberti sulla politica compreso in 
questo volume.

21 Su tale versione, cfr. Gambino-Longo 2017.



T#DURRE LA STORIA   ·   157

cose successe dal principio della guerra mossa da Selim o!omano a’ Vene-
tiani di Giampietro Contarini (ca. 1546-1603), uscita a Venezia nel 
1572, versione ancora una volta pubblicata da Pietro Perna nel 1573, 
col titolo di Historiae de bello nuper Venetis a Selimo II Turcarum impera-
tore illato. Quest’ultima traduzione me!e in luce, peraltro, un interesse 
per la realtà turca – e, dunque, anche per la storia turca – che era ovvia-
mente assai vivo nell’Europa del Cinquecento: si pensi, a titolo d’esem-
pio, alla fortunatissima versione latina dei Commentari delle cose de’ 
Turchi di Paolo Giovio (1483-1552), curata da Francesco Negri 
(ca. 1516-63) e apparsa col titolo di Turcicarum rerum commentarius a 
Wi!enberg e Strasburgo nel 1537,22 e ancora a Anversa e Parigi nel 
1538, a Basilea nel 1560 e a Lione nel 1561. La traduzione di Negri, 
accompagnata da una prefazione a Filippo Melantone, costituì il testo 
base per la traduzione dell’opera di Giovio in altre lingue europee, ad 
esempio per la versione francese, e inaugurò il ruolo degli esuli religionis 
causa come di%usori su scala europea della cultura italiana.

Nel 1585 comparve a Genova, presso Girolamo Bartoli, l’editio 
princeps dell’Istoria dell’unione del regno di Portogallo alla corona di Casti-
glia del genovese Girolamo Franchi de Conestaggio (ca. 1530-1616), 
mercante internazionale e uomo di ra$nata cultura, storico e poeta, il 
quale, in ragione della necessità di dirigere le sue a!ività commerciali, 
risiede!e a Lisbona fra il 1576 e il 1580 e poté assistere al mutamento 
delle sorti del regno portoghese che, a causa di una crisi dinastica, fu 
accorpato al regno spagnolo di Filippo II. L’evento ebbe grande 
risonanza e così anche l’opera di Conestaggio, che fu trado!a in diverse 
lingue europee (tedesco, francese, inglese); la traduzione latina, in 
particolare, intitolata De Portugalliae coniunctione cum regno Castellae, 
apparve anonima a Francoforte nel 1602: l’edizione di riferimento 
adoperata per la versione non fu la princeps, ma un’emissione della sua 
prima ristampa, pubblicata nel 1589 e recante una cospicua variante, 
ossia una epistola Al le!ore in cui l’autore risponde ad alcune accuse che 
gli erano state rivolte23 e chiarisce il metodo di lavoro adoperato.24

Al 1606 data la traduzione latina di una curiosa opera di cara!ere 
storiogra"co composta dal cremonese Barezzo Barezzi (ca. 1560-

22 Barbieri 2015.   23 Nadal 2007.
24 In alternativa, il tradu!ore potrebbe aver adoperato l’edizione apparsa a Venezia nel 

1592 che, allo stesso modo, reca l’epistola Al le!ore.



158   ·   ELISA TINELLI

1643),25 il quale lavorò per buona parte della vita a Venezia come 
tradu!ore di romanzi picareschi, tipografo e editore: l’opera in 
questione, la cui editio princeps apparve nel 1605, è la Relatione della 
segnalata, et come miracolosa conquista del paterno imperio conseguita dal 
Serenissimo Giovine Demetrio Gran Duca di Moscovia e narra – con origi-
nale e spiccata impronta giornalistica che avrebbe assicurato all’opu-
scolo uno straordinario successo editoriale – le avventure del monaco 
che, spacciandosi per il "glio di Ivan il Terribile, Demetrio V, ucciso per 
ordine di Boris Godunov, riuscì a conquistare il trono che avrebbe, 
però, conservato per un solo anno. La versione latina dell’opera, che 
reca, nella parte "nale, una Continuatio superioris Moscoviticae Historiae 
e alcune le!ere non presenti nella versione volgare (Anonimo, Historica 
narratio, C4r-D2v), è anonima, ma proprio in ragione dei "nali addenda 
si può presumere che l’autore stesso ne avesse curata la stesura.

Da ricordare, ancora, i sei libri Delle guerre di Fiandra di Pompeo 
Giustiniani (1569-1616), pubblicati ad Anversa nel 1609, con dedica al 
generale Ambrogio Spinola, grazie all’aiuto dell’ingegnere militare are-
tino Giuseppe Gamurini (XVI-XVII sec.) il quale si occupò di scrivere 
so!o de!atura dell’autore: l’opera, molto apprezzata per la concisione e 
l’accuratezza della ricostruzione degli eventi legati al lungo con'i!o fra 
la Spagna e l’Olanda, ebbe grande fortuna, fu ripubblicata diverse volte 
in lingua originale (Venezia 1610 e 1612; Milano 1615) e trado!a in la-
tino dallo stesso Gamurini con il titolo Bellum Belgicum (Colonia 1611).

La Storia delle guerre civili di Francia di Enrico Caterino Davila 
(1576-1631), apparsa a Venezia nel 1630, avrebbe conosciuto, tra XVII e 
XVIII secolo, una straordinaria fortuna editoriale, con una trentina di 
ristampe della princeps, un’edizione veneziana nel 1703, una londinese 
nel 1801-02 e traduzioni in svariate lingue europee che resero disponi-
bile a un pubblico assai ampio un testo che tra!ava un tema fondante e 
cruciale per la comprensione della storia moderna successiva, segnata 
dall’imperioso ria%acciarsi della Corona francese sullo scacchiere 
politico europeo. L’autore, dotato di singolare intuito politico e di 
sguardo realistico, poté descrivere minuziosamente gli eventi legati alle 
guerre di religione francesi, cui, peraltro, aveva preso personalmente 

25 Occorre segnalare che la paternità dell’opera è, in verità, controversa: Bernardini 
2012 la a!ribuisce a Antonio Possevino. Barezzi fu, in ogni modo, certamente l’editore 
del testo volgare.



T#DURRE LA STORIA   ·   159

parte, assistendo all’ultima fase, assai convulsa, del travaglio cinquecen-
tesco della Corona, tra l’assassinio di Enrico III e l’edi!o di Nantes. La 
versione latina, a cura di Pier Francesco Cornazzani (XVIII sec.), 
sarebbe stata pubblicata a Roma, per i tipi di Rocco Bernabò, fra il 1735 
e il 1745, con dedica a Clemente XII: il tradu!ore presenta al ponte"ce 
il fru!o delle sue fatiche come segno della sua gratitudine per i bene"ci 
ricevuti e giusti"ca la scelta dell’opera in riferimento al ruolo svolto, 
negli eventi narrati, dai predecessori del dedicatario, i quali compirono 
ogni sforzo per evitare che il cristianissimo regno di Francia divenisse 
preda dell’eresia calvinista (Cornazzani, De bello civili Gallico, B3r-v). 
Nella Praefatio ad lectorem, poi, Cornazzani richiama il grande modello 
dell’Historia guicciardiniana trado!a in latino da Celio Secondo Curione 
e sostiene di aver voluto volgere l’opera di Davila nella medesima lingua 
“cunctis Orbis nationibus, iis praesertim, quibus minus est familiaris 
Italica lingua, communem redderet” (ibidem, B8v). Egli illustra, inoltre, 
il proprio metodo di lavoro e a%erma di non aver trado!o parola per 
parola il testo di Davila, ma di aver cercato di rendere in latino il 
pensiero dell’autore “aequa lance perpensis utriusque linguae dicendi 
modis” (ibidem), in ossequio all’insegnamento di san Girolamo.

Anche nel XVIII secolo, dunque, si continuò a tradurre in latino 
opere di cara!ere storico: oltre al citato De bello civili Gallico, occorre 
ricordare almeno il De horrendo terrae motu qui contigit Panormi tracta-
tus historicus (Lipsiae 1727), versione a cura di Friedrich Richter (1691-
1742) – compilatore degli Acta eruditorum di Lipsia – dell’Istoria dell’or-
rendo tremuoto del palermitano Salvatore Ru%o (XVII-XVIII sec.), ap-
parsa nel 1726. Ancora, nel 1721 fu pubblicata, anonima, la traduzione 
latina dell’Istoria del dominio temporale della sede apostolica nel Ducato di 
Parma e Piacenza di Giusto Fontanini (1666-1736), opera apparsa a 
Roma l’anno prima: nella prefazione, il tradu!ore sostiene d’aver 
voluto consegnare quella versione, “raptim et inter alias curas […] 
susceptam”, non solo ai politici e agli studiosi del diri!o delle genti, ma 
anche a coloro che potevano trarre dile!o dalla conoscenza della storia 
italiana (Fontanini, Historiae summi imperii, A2v). Si veda, in"ne, la 
versione di un’opera di erudizione storica, la Chronologia del padovano 
Camillo Silvestri (1645-1754), trado!a in latino e pubblicata dal "glio 
dell’autore, Carlo, a Lipsia nel 1726 e, ancora, a Amsterdam nel 1729.



160   ·   ELISA TINELLI

4. Storia ecclesiastica

Contrariamente a quanto si potrebbe credere, non sempre gli storici 
della Chiesa si espressero in lingua latina: si veda, a titolo d’esempio, la 
Roma so!erranea dell’antiquario Antonio Bosio (1575-1629), un’opera 
assai importante per la ricostruzione della storia del cristianesimo delle 
origini. Apparsa in volgare nel 1632 a Roma, sarebbe stata variamente 
ripubblicata e trado!a in latino per la prima volta nel 1651 da Paolo 
Aringhi (ca. 1600-76) con il titolo Roma subterranea novissima.

Le due "gure centrali della storiogra"a ecclesiastica del XVII secolo, 
vale a dire Paolo Sarpi (1552-1623) e Pietro Sforza Pallavicino (1607-
67), scrissero volutamente in lingua volgare alcuni dei testi più signi"-
cativi del cruciale periodo post-tridentino. Nel maggio del 1619 fu 
pubblicata a Londra l’editio princeps dell’Istoria del concilio tridentino di 
Sarpi, so!o lo pseudonimo di Pietro Soave Polano: messa all’Indice nel 
novembre dello stesso anno, l’opera fu trado!a in latino dallo scozzese 
Adam Newton ("ne XVI sec.-1630), da Marcantonio de Dominis 
(1560-1623), l’editore della princeps del 1619, e da William Bedell 
(1571-1642), cappellano dell’ambasciatore inglese a Venezia Henry 
Wo!on, intimo amico di Sarpi, e pubblicata a Londra (ma con falso 
luogo di stampa, ossia Augustae Trinobantum) da Bonham Norton e 
John Bill nel 1620 (Sarpi, Historiae Concilii Tridentini).26 Nel 1621 
sarebbe seguita un’altra edizione londinese, per i tipi di Go!fried Tam-
pach, e nel 1622 una nuova edizione “ab ipso auctore multis locis 
emendata et aucta”, pubblicata a Leida da Isaac Elzevier. La traduzione 
latina, chiaramente destinata ai le!ori degli stati protestanti, testimonia 
che il pensiero teologico di Sarpi e le sue posizioni critiche nei 
confronti della Chiesa di Roma si inserivano in un diba!ito di propor-
zioni europee e le vicende da lui narrate rendevano conto di un passato 
prossimo che ancora agiva nelle dinamiche politico-culturali dell’intera 
Europa. Particolarmente spiccato era l’interesse della Corona inglese 
per le vicende italiane – non a caso fu re Giacomo I il commi!ente 
della princeps dell’Istoria –, in ragione della somiglianza delle controver-
sie in materia di religione, del relativo contrasto politico con la Santa 
Sede e dell’a$nità ideologica con Venezia, protagonista di un aspro 
con'i!o che l’aveva contrapposta alla Chiesa romana, scatenatosi nel 

26 Tomita & Tomita 2014, 223-25.



T#DURRE LA STORIA   ·   161

1604 e culminato nella proclamazione, ad opera di papa Paolo V, dell’in-
terde!o di tu!e le funzioni religiose nel territorio della Repubblica. È 
proprio a partire da questo con'i!o che si sviluppò l’interesse nei 
confronti di Venezia da parte delle nazioni protestanti che giunsero a 
pensare che, appro"!ando di quel contrasto, avrebbero potuto portare 
la Repubblica dalla loro parte, indebolendo la potenza ca!olica. Non 
sarà, dunque, un caso che anche altre opere del frate servita siano state 
trado!e in latino e pubblicate in Inghilterra: si pensi all’Istoria dell’inter-
de!o, la cui versione latina (Bedell, Interdicti Veneti historia), curata da 
William Bedell, fu pubblicata a Cambridge nel 1626 e ancora nel 1630, 
con l’aggiunta della traduzione della Quaestio quodlibetica.27

La confutazione dell’Istoria di Sarpi, vale a dire l’Istoria del Concilio 
di Trento di Pietro Sforza Pallavicino, apparsa a Roma fra il 1656 e il 
1657, fu trado!a in latino dal gesuita palermitano Giovanni Ba!ista 
Gia!ini (1601-72) e pubblicata ad Anversa nel 1670; ristampata ancora 
a Anversa nel 1673, conobbe grande fortuna editoriale, con edizioni 
apparse a Colonia nel 1717-19 e ad Augusta nel 1769 e ancora nel 
1775. Nella prefazione indirizzata al le!ore, Gia!ini chiarisce le ragioni 
alla base della decisione di tradurre in latino l’opera di Pallavicino, 
riconducibili alla volontà di rendere disponibile il testo a un pubblico 
quanto più vasto possibile, un pubblico, evidentemente, non in grado di 
comprendere la lingua italiana: “mihi […] exarsit dolor, quod tanta 
utilissimae planeque necessariae veritatis lux, divina bene"centia ad 
illustrandam universam Ecclesiam concessa, lateret quasi sub modio 
sermonis Etrusci, nec adhuc super candelabrum Latini, hoc est univer-
salis in Europa idiomatis, plurimis ac praecipuis nationibus praefulge-
ret” (Gia!ini, Vera Concilii Tridentini historia, vol. 1, XIV). Una dichiara-
zione d’intenti che rappresenta, insieme, un elogio della lingua latina, 
strumento di comunicazione colta posto al servizio della pubblica 
utilità.

27 A proposito della genesi di quest’opera, che in realtà non fu reda!a da Sarpi ma dal 
suo più giovane confratello, discepolo e biografo Fulgenzio Micanzio (1570-1654), 
pubblicata entro e non oltre gli inizi del 1625 anonima e senza indicazione di luogo, data 
o editore, cfr. Pin 2006 e, da ultimo, De Vivo 2023.





La le!eratura di condo!a

Francesco Lucioli

1. Tra pratica e teoria

L’operazione di tradurre dal volgare al latino implica, tra l’altro, che il 
testo trado!o circoli ben oltre i limiti di una speci"ca lingua di arrivo, e 
dunque si rivolga ad un pubblico più ampio, per provenienza geogra"ca 
e conoscenze, rispe!o a quello per cui era originariamente pensato. 
Anche per questo motivo le traduzioni in latino hanno spesso una 
funzione pratica: basti pensare al successo di opere come il Tra!ato 
della natura de’ cibi et del bere (1583) del medico bolognese Baldassarre 
Pisanelli (†1586), trado!o in latino del renano Arnold Freitag (ca. 
1560-1614) nel De esculentorum potulentorumque facultatibus liber unus 
(qua!ro edizioni tra 1592 e 1614); o i Secreti del reverendo Donno Alessio 
Piemontese (1555), la raccolta di rice!e di Girolamo Ruscelli (1518-
66), latinizzata dal medico svizzero Johann Jacob Wecker (1528-86) 
nei De secretis libri VI (se!e edizioni tra 1559 e 1573), poi con'uiti nei 
suoi De secretis libri XVII (almeno diciannove edizioni tra 1582 e 1753).1 
Una "nalità pratica anima in profondità anche gli scri!i di condo!a, e 
in particolare i tre modelli fondativi del genere in Italia: Il libro del 
Cortegiano di Baldassar Castiglione (1478-1529), il Galateo di Giovanni 
Della Casa (1503-56) e La civil conversazione di Stefano Guazzo (1530-
93). Poiché tali opere sono alla base dell’etica occidentale, è tanto più 
importante comprendere il ruolo che le traduzioni latine hanno giocato 
nella conoscenza e di%usione di questi testi.

2. Il libro del Cortegiano (1528)

Le tre versioni latine del Libro del Cortegiano sono considerate “il 
ve!ore primario per la di%usione nei Paesi dell’Europa centro-
se!entrionale” dell’opera di Castiglione.2 La prima in ordine cronolo-
gico è l’Aulicus Balthasaris Castilionii di un giovanissimo Jerome Turler 

1 In proposito cfr. almeno Stijnman 2012.
2 Quondam 2018, 174. Sulle traduzioni del dialogo Burke 1998, 64-74.



164   ·   F#NCESCO LUCIOLI

(1550-1602),3 docente di diri!o romano che aveva studiato a Padova e 
trado!o in latino anche il primo libro delle Istorie "orentine di Machia-
velli, pubblicato nel 1564 a Francoforte con il titolo De migrationibus 
populorum septentrionalium. Nel De perfecto Aulico, dissertazione 
politica ispirata al testo di Castiglione, pubblicata nel 1561, Turler 
a%erma di aver intrapreso la traduzione integrale del dialogo a Dresda 
ascoltando gli “Italos plures” presenti in corte, e in particolare l’artista 
Francesco Ricchino (Turler, De perfecto Aulico, BIv). La latinizzazione 
vede la luce, con dedica al Principe ele!ore Augusto di Sassonia, nel 
1569, ossia qua!ro anni dopo la prima traduzione del Cortegiano in 
lingua tedesca di Laurentz Kratzer. La scelta di volgere l’originale in 
latino è motivata dalla convinzione che “Italicam linguam maiore cum 
gratia ac felicitate in Latinam (propter utriusque idiomatis cognatio-
nem) quam in Germanicam converti posse” (Turler, Aulicus, A4v-A5r). 
Pur consapevole delle “leges ac praecepta exquisitae et absolutae versio-
nis quae in transferendis autoribus observanda sunt”, Turler presenta il 
proprio testo come una “versionem liberam” che intende restituire 
“mentem autoris” piu!osto che le sue parole (ibidem, A5v-A6v), ria%er-
mando l’importanza delle res, ossia le norme per formare un perfe!o 
cortigiano, sui verba. Tale prospe!iva, cara allo stesso Castiglione, mira 
ad enucleare modelli perfe!i di uomini e donne virtuosi, “cum nostra 
aetate pauci reperiantur ex eo genere” (ibidem, A4r); l’opera ha dunque 
una funzione normativa nei confronti di una corte che le “temporum 
iniuriae” (ibidem) minano dalle fondamenta. Anche per questo motivo 
Turler aggiunge alla traduzione un commentariolus, “qui etiam antiqui-
tatem explicet aut historias, quibus autor noster in hoc scripto usus est, 
et ostendat unde et a quibus ille singula mutuatus sit” (ibidem, A7r). La 
traduzione ha quindi più scopi: rendere il testo in una lingua accessibile 
e più a$ne all’originale, riformare la corte imperiale e o%rire un primo 
commento al Libro del Cortegiano.

A due anni di distanza, nel 1571, vede la luce a Londra il De curiali 
sive Aulico di Bartholomew Clerke (ca. 1537-90), professore di retorica 
a Cambridge, latinizzazione ripetutamente ristampata "no al XVIII se-
colo.4 Pubblicata dieci anni dopo la prima versione in inglese del Corte-
giano di )omas Hoby, la traduzione è preceduta da un ricco corredo 

3 Sul testo cfr. Ley 1990, 35-43.
4 Sulla traduzione, anche per la bibliogra#a pregressa, cfr. McLaughlin 2019.



LA LE&E#TU# DI CONDO&A   ·   165

paratestuale, "nalizzato a elogiare la regina Elisabe!a I, cui l’iniziativa è 
dedicata per comune decisione del tradu!ore e del suo prote!ore 
)omas Sackville, e allo stesso tempo a promuovere in Inghilterra la 
circolazione di nuovi conce!i e parole. Di conseguenza, anche Clerke 
opta per una traduzione che, rifacendosi al De optimo genere oratorum 
(14), si presenta più fedele al senso che alla le!era: “non verbum verbo 
reddidi, sed genus verborum vimque reservavi” (Clerke, De curiali, 
AIVv). La novità delle res comporta inevitabilmente la necessità di 
ado!are o in alcuni casi creare verba in grado di rendere il senso dell’ori-
ginale: in tal modo Clerke contrappone al rigido ciceronianismo 
(rappresentato da opere come le Observationes in M.T. Ciceronem di 
Mario Nizzoli del 1536) un pur cauto ecle!ismo, secondo una prospet-
tiva già presente nelle ri'essioni di Castiglione sulla lingua. Ecco perché 
Edward de Vere nella le!era al le!ore (ma conce!i simili sono espressi 
anche in un’epistola di John Caius a Clerke premessa al volume) elogia 
il tradu!ore per aver raggiunto “novum lumen orationis” (ibidem, (I)v). 
A di%erenza di Turler, Clerke si rivolge a un pubblico universitario ed 
erudito, esplicitando le fonti del dialogo e ado!ando un approccio di 
cara!ere più propriamente linguistico-retorico.

La terza traduzione è realizzata da Johannes Reiche (o Richius o 
Ricius, XVI sec.), che nel 1577 pubblica a Strasburgo la latinizzazione 
del I libro del Cortegiano (De Aulico liber primus), e nel 1584 a Franco-
forte quella di tu!i e qua!ro i libri, entrambe intitolate De Aulico e 
dedicate all’imperatore Rodolfo II.5 Nella prefazione Reiche, che aveva 
appreso l’italiano a Roma, sostiene di aver deciso di volgere il testo in 
latino “ut Germani, quorum pauci lingua Italica scriptas intelligunt, 
lingua eas legere possint scriptas Latina” (Reiche, De Aulico libri IV, 
**1r). Due sono le ragioni che spingono il tradu!ore a rendere accessi-
bile l’opera di Castiglione: in quanto esempio perfe!o di dialogo (punto 
di arrivo di un genere le!erario che, a partire da Platone e Cicerone, era 
giunto a perfezione con i campioni italiani del ciceronianismo, ossia 
Pietro Alcionio, Jacopo Sadoleto e Pietro Bembo), e in quanto speculum 
principis. La prefazione pertanto non si presenta semplicemente come 
un elogio di Rodolfo II, ma ria%erma la funzione riconosciuta al dia-
logo, funzione allo stesso tempo morale e politica, rivolta all’imperatore 
prima e più che alla sua corte.6

5 In proposito cfr. Ley 1990, 45-61.   6 Scarpati 2004, 68.



166   ·   F#NCESCO LUCIOLI

Gli apparati paratestuali delle tre latinizzazioni, apparse nel giro di 
quindici anni, testimoniano delle motivazioni che spingono a tradurre 
il dialogo e delle diverse prospe!ive che dello stesso testo possono 
essere o%erte nel medesimo torno di tempo. Seppur di%erenti negli 
approcci, le tre versioni sono accomunate dalla dedica a un’autorità 
superiore (il Principe ele!ore di Sassonia, la Regina d’Inghilterra, 
l’Imperatore), dalla scelta di tradurre in latino per raggiungere un 
pubblico più ampio, e da un approccio libero alla prassi tradu!oria, 
spesso determinato anche dal livello di competenza linguistica del tra-
du!ore o da motivazione di cara!ere ideologico esterne al testo. Ciò è 
evidente nel diverso modo in cui gli autori si confrontano con la discus-
sione sulle facezie contenuta nel II libro del dialogo di Castiglione. Una 
delle prime arguzie discusse da Bibbiena serve a dimostrare che (Casti-
glione, Cortegiano, 2.47)

dai lochi donde si cavano mo!i da ridere, si posson medesimamente cavare 
sentenzie gravi per laudare e per biasimare, e talor con le medesime parole. 
[…] Dicesi ancor: “Colei è una donna d’assai”, volendola laudar di 
prudenza e bontà; il medesimo poria dir chi volesse biasimarla, accen-
nando che fosse donna di molti.

Turler (Aulicus, R5v) latinizza in maniera piu!osto fedele, lasciando 
però in lingua originale il de!o che un le!ore ignaro di volgare non 
riuscirebbe a cogliere: “Sic prudentiam et industriam in aliqua foemina 
laudantes, dicimus: ‘Colei è una donna d’assai’; at eadem loquendi 
forma quoque uti possumus in vituperanda illa, quasi multis sit com-
munis”. Tale scelta dipende probabilmente dal più limitato livello di 
competenza linguistica del tradu!ore, testimoniata anche dalla di$coltà 
a comprendere e rendere in latino un passaggio essenziale della ri'es-
sione di Castiglione, quale quello relativo alla sprezzatura.7 Clerke (De 
curiali, 225) traduce l’arguzia, ada!andone però il signi"cato: “‘Mulie-
rem etiam non parvi pretii’ dicimus eam, quam virtutis et sapientiae no-
mine laudamus; idem in illam contumeliose retorquemus, quae nisi 
magnis sumptibus ali non potest”. Clerke elimina del tu!o, forse anche 
per ragioni di cara!ere morale, il riferimento alla promiscuità sessuale, 
e gioca con la "gura retorica della litote per discutere del valore, etico 
ed economico, della donna. Reiche (De Aulico libri IV, 164) invece non 

7 Sulle di$erenti traduzioni latine di sprezzatura cfr. Burke 1993, 239; McLaughlin 
2019, 54-57; Chartier 2021, 83-113.



LA LE&E#TU# DI CONDO&A   ·   167

traduce il passo, probabilmente per il cara!ere piccante dell’esempio 
proposto, che aveva già spinto Clerke a modi"care l’ogge!o della critica. 
Da questo punto di vista, Reiche si dimostra interessato non solo a 
o%rire una traduzione più libera da un punto di vista di lingua e forma, 
ma anche da un punto di vista di contenuto, eliminando, laddove neces-
sario, esempi di di$cile resa in latino, ma anche passaggi considerati 
non ada!i al pubblico a cui si rivolgeva.

L’espunzione non è tu!avia l’unico strumento per a%rontare passi 
ritenuti controversi, come conferma la traduzione di uno di quelli che 
Bibbiena chiama “bischizzi”, facezie che consistono “nel mutare o vero 
accrescere o minuire una le!era o sillaba, come colui che disse: ‘Tu dèi 
esser più do!o nella lingua latrina, che nella greca’” (Castiglione, Corte-
giano, 2.61). Sia Turler (Aulicus, T2v) sia Clerke (De curiali, 245) tra-
ducono ad verbum, mentre Reiche (De Aulico libri IV, 178) riporta il caso 
di “Marcum Fulvium nobiliorem, quod levissime popularem a%ectaret 
gloriam, mobiliorem dixit Cato”. Reiche introduce un diverso esempio 
che tu!avia è ripreso dal De oratore (2.256), testo fondativo per le 
stesse ri'essioni di Castiglione.8

Pur nella fedeltà al contenuto, i tre le!erati me!ono dunque in a!o 
strategie di%erenti di resa in latino del testo. Turler, forse il meno 
esperto dei tre, che in più punti rivela di non padroneggiare perfe!a-
mente il senso di speci"che frasi o parole, esegue una traduzione il più 
possibile pedissequa, riportando in originale gli esempi di mo!i e 
arguzie. Clerke, decisamente più a suo agio con il volgare di Castiglione, 
laddove impossibilitato a rendere fedelmente il testo, propone delle 
soluzioni alternative, che ne rispe!ino almeno il contenuto. Reiche si 
rivela invece il più abile, se vogliamo il più umanista dei tre: consape-
vole non solo del signi"cato dell’opera ma anche dei suoi modelli, 
dialoga con il testo in maniera critica, promuovendone una le!ura 
anche interpretativa.

3. Il Galateo (1558)

Tre sono anche le principali traduzioni latine del Galateo di Giovanni 
Della Casa, la cui lingua, “un misto di luoghi comuni tradizionali e di 
intuizioni nuove e originali, si ada!a d’istinto alla misura del latino”.9 La 

8 Per la ricchissima bibliogra#a sul tema cfr. da ultimo Lancello!i 2018.
9 Sberlati 2004, 136. Per le edizioni e traduzioni del Galateo cfr. Santosuosso 1979 e 

Montandon 1993, 316-17.



168   ·   F#NCESCO LUCIOLI

prima latinizzazione è il Galateus, seu De morum honestate et elegantia, 
apparsa a stampa a Rostock nel 1578, a venti anni di distanza dalla 
princeps e dopo la pubblicazione di due traduzioni in francese (1562 e 
1563) e una in inglese (1576), per iniziativa di Nathan Chytraeus 
(1543-98), il quale nel 1597 pubblica a Frankfurt am Main anche una 
traduzione in tedesco. Il successo dell’operazione è confermato dalle 
numerose ristampe che circolano tra Germania e Inghilterra "no al 
1701, ma anche dalla presenza di tale versione latina in edizioni pluri-
lingui disponibili sul mercato a partire dal 1598 (Della Casa, Le Gala-
tee) e dall’aggiunta di uno Spicilegium di Peter Müllern in una ristampa 
del 1669 (Müllern, Spicilegium). Nella le!era di dedica a Nikolaus Kaas, 
cancelliere del regno danese, il Galateo è descri!o come un libre!o “in 
usum iuventutis nostrae”, che deve in'uenzare “normam, mores, gestus, 
sermones, vitam denique universam” (Chytraeus, Galateus, A2r). La 
traduzione risulta "nalizzata a “nostrae potissimum iuventuti inservire”, 
e pertanto il tradu!ore amme!e di aver omesso o modi"cato quanto 
potesse “disciplinae et institutis Italicis magis quam nostris convenire”, 
pur segnalando gli interventi in modo da non trarre in inganno chi tro-
vasse delle discrepanze “Latina cum Italicis conferens” (ibidem, A3r).

Dalla seconda ristampa, uscita sempre a Rostock nel 1579, è 
aggiunta al Galateus una seconda epistola indirizzata a Nikolaus Kaas 
dall’umanista tedesco Johannes Caselius (1533-1613), autore anche di 
altri due apparati paratestuali. Il primo è una le!era agli “omnibus bo-
narum literarum studiosis adolescentibus”, a cui è raccomandata la let-
tura del tra!atello per diventare “probi et boni viri” ed essere “eleganti-
bus moribus […] exornati”, due aspe!i profondamente legati secondo 
gli ideali dell’etica classica, “quod elegantia huiusmodi sit indicatio inte-
rioris virtutis” (ibidem, A5v-A6r). Infa!i, chi non comprende tale prin-
cipio si pone al di fuori della civitas, come barbarus, rusticus che “in soli-
tudine, non in coetu hominum vivendum esse” (ibidem, A7r). Il secondo 
apparato è una breve disamina “de tribus virtutibus cognatis, quarum 
perpetuus est usus in consuetudine hominum” (ibidem, A7v), ossia 
veritas, humanitas e festivitas, da perseguire con mediocritas. Caselius 
riassume così, ad usum iuventutis, alcuni dei principi fondanti non solo 
il Galateo ma più in generale la condo!a di età moderna,10 dimostrando 
del processo di progressiva trasformazione del dialogo dellacasiano in 

10 In proposito cfr. Bonfa!i 1987.



LA LE&E#TU# DI CONDO&A   ·   169

un manuale di buone maniere rivolto a giovani che fanno il loro in-
gresso in una società in cui apparenza e sostanza tendono a coincidere.

Diciasse!e anni dopo la traduzione di Chytraeus, ossia nel 1595, 
esce a Roma il Galathaeus sive de moribus di Nicolao Fierberto, l’inglese 
Nicholas Fitzherbert (1550-1612), esule in Italia per motivi religiosi. 
La latinizzazione, dedicata a Diego De Campo, cubicularius di Clemente 
VIII, è composta presso la corte del cardinale Guglielmo Alano (Wil-
liam Allen), per Fitzherbert luogo della riscoperta del Galateo, un libro 
che aveva le!o “incuriose” da giovane, e di cui in età matura apprezza 
invece “dictionem, methodum, rem” (Fitzherbert, Galathaeus, *2v). 
Oltre ai contenuti, anche il valore le!erario del dialogo spinge Fitzher-
bert a vestire il “senem veste Italica elegantissime vestitum […] habitu 
Latino, si non politissimo, certe non omnino rudi et barbaro” (ibidem, 
*3v). Nella dedica il Galateo viene dunque presentato non come 
semplice manuale di buone maniere, ma anche come dialogo di cui 
preservare qualità stilistiche e retoriche.

La versione di Fitzherbert è riproposta a partire dal 1728 come testo 
a fronte in numerose edizioni stampate a Padova, Venezia e Milano "no 
agli anni O!anta del XVIII secolo. Nella prefazione dell’edizione pado-
vana del 1728 la traduzione è indicata come testimonianza di (Fitzher-
bert, Tra!ato, III-V)

qual sia stato in ogni tempo l’o!imo gusto degl’inglesi nella scelta e le!ura 
de’ più perfe!i toscani autori, "n a stimarli degni che s’impiegasse a!orno 
di essi una così onorata e laboriosa applicazione di tradurli e nel loro e nel 
latino linguaggio. Come appunto fece Bartolommeo Clerke colla tersa sua 
traduzione latina del famoso libro del Conte Baldassar Castiglione.

Le latinizzazioni cinquecentesche del Cortegiano di Clerke e del Galateo 
di Fitzherbert vengono accostate per l’origine dei tradu!ori, ma anche 
per la comune "nalità normativa. Tu!avia, nel riproporre al pubblico la 
versione latina dell’opera di Della Casa, gli editori se!ecenteschi segna-
lano di aver ritoccato alcuni passi che non risultavano “a%a!o latini, né 
conformi all’uso de’ più approvati scri!ori” (ibidem, VI). All’apprezza-
mento per le pionieristiche versioni del Galateo di Fitzherbert e 
Chytraeus subentra così una diversa sensibilità linguistica, la stessa che 
fa scrivere a Gaetano Volpi (La libraria, 440) che “forse meglio d’ambe-
due lo [il Galateo] tradusse il Conte Ercole Francesco Dandini”. Volpi si 
riferisce alla latinizzazione pubblicata in appendice all’Otium Aricinum 



170   ·   F#NCESCO LUCIOLI

sive de urbanis o'ciis dialogi V, silloge apparsa a Roma sempre nel 1728 
con dedica al cardinale Alessandro Falconieri. In realtà, nell’epistola al 
le!ore, Dandini (1695-1747), allievo di Gian Vincenzo Gravina e 
docente di diri!o all’Università di Padova, presenta la traduzione come 
un esercizio giovanile propedeutico alla stesura dei propri dialoghi, 
ispirati non solo a Castiglione ma anche a Cicerone e Pietro Alcionio, 
indicati anche da Reiche come modelli (Dandini, Galateus, a5v-a6r). 
Tale latinizzazione, piu!osto fedele, non nasce dunque dall’urgenza di 
rendere disponibile il testo a un ampio pubblico, ma si presenta quale 
appendice allo scri!o originale; e tu!avia, mentre la traduzione è ripub-
blicata come versione a fronte del Galateo almeno "no al 1817, i dialo-
ghi di Dandini non vengono più ristampati dopo la princeps.11

Dal confronto tra le traduzioni del Galateo e quelle del Libro del 
Cortegiano emerge anzitu!o una chiara di%erenza tra i dedicatari, che 
nel caso dell’opera di Della Casa non sono più "gure politiche di 
primissimo piano, ma cancellieri e segretari, a marcare il di%erente 
statuto delle opere e, conseguentemente, il diverso pubblico a cui si 
rivolgono. Altro elemento che distingue le due serie di latinizzazioni è 
la minore a!enzione per la teoria della traduzione nelle versioni del 
Galateo, de!ata anche dalla più rido!a ri'essione linguistica di Della 
Casa rispe!o a Castiglione. In"ne, sorprende che due delle tre tradu-
zioni del Galateo escano per la prima volta in Italia, e più precisamente a 
Roma (e quella di Dandini, peraltro, molto più tardi rispe!o alle altre), 
e siano riedite sempre e solo in Italia, a di%erenza delle latinizzazioni del 
Libro del Cortegiano: ciò dipende probabilmente anche da quanto 
a%erma Chytraeus circa la necessità di ada!are il testo per un pubblico 
di le!ori stranieri, preservandone le regole, ma eliminando o sempli"-
cando il repertorio di esempi e auctoritates.12

Anche in questo caso, in parallelo con Il libro del Cortegiano, vale la 
pena so%ermarsi sul caso delle facezie. Della Casa (Galateo, 29 e 30) 
menziona come modelli di arguzia, in negativo e in positivo, il “cava-
liero di Madonna Orre!a” e “i mo!i di Dioneo”. Sia Fitzherbert (Gala-
thaeus, 74 e 75) sia Dandini (Galateus, 156 e 157) riprendono pedisse-
quamente i nomi dei personaggi boccacciani, ben noti nell’ambiente 
italiano in cui vedono la luce le loro latinizzazioni; non così Chytraeus 

11 Sul testo di Dandini cfr. Bo!eri 1999, 88.
12 In proposito cfr. Quondam 2007, 73.



LA LE&E#TU# DI CONDO&A   ·   171

(Galateus, 56 e 57), che sostituisce i due esempi con l’“asino illi Aeso-
pico” e “illud prologi Plautini”. È questa una tendenza piu!osto comune 
nella latinizzazione di Chytraeus: le fonti le!erarie volgari vengono per 
lo più soppresse o, se mantenute, riformulate con riferimento alla 
le!eratura classica, con l’obie!ivo di rendere il testo più facilmente 
comprensibile a un pubblico che non aveva alcuna familiarità non solo 
con la lingua volgare, ma anche con le opere scri!e in tale lingua. Così i 
versi della canzone alla Vergine di Petrarca (Rvf 356.76-78) riportati da 
Della Casa (Galateo, 32) sono sostituiti da Chytraeus (Galateus, 62) 
con due versi dell’Asinaria (1.1.31-35). Sempre più fedele al testo origi-
nale, seppur non manchino casi di soppressione o sostituzione, Dandini 
(Galateus, 161) traduce in latino gli endecasillabi, peraltro sciogliendo 
con “scilicet Petrarcha” il generico riferimento dellacasiano all’“o!imo 
poeta” (Della Casa, Galateo, 32). A di%erenza degli altri tradu!ori, in 
questo speci"co caso Fitzherbert (Galathaeus, 80) non traduce né 
elimina il passo, ma sceglie di riportare il testo in volgare. Si tra!a 
evidentemente di tre approcci molto diversi (conservazione dell’origi-
nale, traduzione, sostituzione), che danno conto della di$coltà insite 
nella traduzione in latino di brani di poesia all’interno dei testi in prosa 
so!oposti a latinizzazione.

Sulle scelte dei tradu!ori possono in'uire anche altre motivazioni. 
Della Casa (Galateo, 33-34) a%erma che “niun puote […] ben favellare 
con chi non intende il linguaggio nel quale egli favella; né, perché il 
Tedesco non sappia latino, debbiam noi per questo guastar la nostra 
loquela in favellando con esso lui”. L’anconetano Dandini (Galateus, 
163) non ha problemi con la frase, che rende ancor più classicheggiante 
sostituendo ai Tedeschi i Teutoni: “Nec ideo tamen si Teuto, qui 
Latinum sermonem ignoret, nobis "at obvius, nativam corrumpemus 
orationem, ut illum interpellemus”. Anche Fitzherbert (Galateus, 82), 
di origine inglese, non avverte di$coltà e si limita a chiarire che il latino 
a cui si riferisce Della Casa è in realtà il volgare: “Si forte tamen sermo 
habendus est Italo cum Germano Italicae linguae ignaro, ut Germanus 
commodius intelligat, non propterea Italus a sui sermonis proprietate 
veraque fortuma discedet”. Rispe!o agli altri tradu!ori, ma anche 
rispe!o al suo pubblico di riferimento, decisamente più in imbarazzo si 
doveva sentire il tedesco Chytraeus (Galathaeus, 63), che elimina ogni 
riferimento al “Tedesco [che] non sappia latino”, e riformula la frase in 
modo più generico: “Quare etiamsi hospes aliquis linguam qua utimur 



172   ·   F#NCESCO LUCIOLI

non teneat, tamen eius causa nostram loquelam non debebimus cor-
rumpere”. Non è questo l’unico caso; sono anzi numerosi i passi in cui 
Chytraeus è costre!o a rielaborare i riferimenti dire!i alla Germania, 
come nel capitolo in cui Della Casa (Galateo, 11) critica quanti “por-
tano le cu$e o certi berre!oni grandi alla tedesca”, trado!i da 
Chytraeus come “pileos quosdam grandes more Helveticorum” (Gala-
thaeus, 18). Chytraeus realizza dunque un ada!amento del Galateo al 
nuovo contesto socio-culturale, e sopra!u!o alla diversa gioventù, cui 
il testo è rivolto: il tradu!ore non modi"ca le norme di comporta-
mento, ma ada!a i referenti con cui tali norme vengono illustrate. È 
questo il primo passo di un percorso, peraltro parallelo a quello relativo 
alla Civil conversazione, che conduce alla progressiva trasformazione del 
Galateo in un pratico manuale di buone maniere, che non ha più bi-
sogno di un apparato di esempi di di$cile traduzione.

4. La civil conversazione (1574 e 1579)

Del dialogo di Stefano Guazzo si contano due traduzioni latine in-
tegrali, oltre ad alcune versioni parziali e riscri!ure, tu!e stampate in 
Germania.13 La prima vede la luce a Colonia nel 1585, a soli sei anni 
dalla stampa della seconda redazione del testo nel 1579: si tra!a del De 
mutua et civili conversatione di Hendrick Coggeman (XVI sec.),14 che 
quello stesso anno pubblica anche una versione ex Italica in Latinam di 
una silloge di Flores di Luis de Granada (1504-88), raccolta di massime 
spirituali che rivela l’interesse del tradu!ore per temi devozionali. La 
traduzione della Civil conversazione è introdo!a da un’epistola a Johan-
nes van Bruhezen, consigliere di Filippo II di Spagna, in cui Coggeman 
a%erma di aver concepito la propria impresa durante un convito in 
occasione del quale aveva potuto sperimentare l’apprezzamento di 
Italiani e Francesi, che leggevano il testo in originale o in una delle due 
traduzioni francesi uscite nel 1579, e lo stupore di Spagnoli e Tedeschi, 
che non avevano invece accesso al dialogo (Coggeman, De mutua et civili 
conversatione, a2v); è infa!i proprio a partire dalle latinizzazioni che la 
Civil conversazione può circolare nel nord Europa, con la prima tradu-
zione tedesca del 1599, seguita da quelle in olandese (1603 e 1606) e in 

13 Per le edizioni e traduzioni della Civil conversazione cfr. Lievsay 1961, 277-303, e 
Montandon 1993, 320.   14 Cfr. Bonfa!i 1979, 75-81.



LA LE&E#TU# DI CONDO&A   ·   173

ceco (1621). Spinto dal desiderio di contribuire “ad communem Rei-
publicae utilitatem” (ibidem), Coggeman si impegna in una latinizza-
zione “verbo ad verbum”, che ritiene operazione più utile che ridurre 
“hunc [librum] in compendium” (ibidem, a4v). E tu!avia, più che per 
ragionare di teoria della traduzione, la dedica è utilizzata per tra!are del 
ri"uto della solitudine e della riscoperta di “quantum bonorum conver-
satio utilitatis et commodi adferat” (ibidem, a3r). Richiamandosi alle 
Scri!ure e agli autori latini, in chiave fortemente controriformistica, 
Coggeman intende so!olineare il valore profondamente religioso e 
morale del rapporto umano, secondo una prospe!iva che cara!erizza le 
prime ba!ute con cui il medico Annibale Magnocavalli cerca di strappa-
re Guglielmo Guazzo alla malinconica solitudine nel I libro del dialogo.

A soli undici anni di distanza, nel 1596, esce ad Amberg un’altra De 
mutua et civili conversatione, ossia la traduzione del teologo protestante 
Heinrich Salmuth (1522-76), ben più di quella di Coggeman destinata 
a incidere sulla fortuna Oltralpe dell’opera di Guazzo: è infa!i ristam-
pata almeno cinque volte "no al 1624, e nel 1614 è utilizzata come testo 
a fronte in un’edizione bilingue pubblicata a Strasburgo (Guazzo, De 
civili conversatione). Salmuth, legato alla corte calvinista dell’ele!ore 
palatino Federico IV, ha una formazione che lo allontana, non solo sul 
piano confessionale, dal ca!olico Coggeman; nella traduzione si perde 
infa!i ogni riferimento alla solitudine e “si a%erma un tema molto carat-
teristico della cultura protestante: si contrappongono come modelli di 
vita e di conoscenza, verba e mores, retorica e politica”.15 Nella dedica a 
Philipp Wambold, consigliere di Federico IV, proprio Coggeman è 
l’obie!ivo polemico di un’iniziativa "nalizzata a “pristino suo nitori 
[…] restituere” il dialogo italiano, “audaci et vitiosa Henrici Cogge-
mani D. tralatione saucium” (Salmuth, De mutua et civili conversatione, 
)(2v). Salmuth vuole rendere “"deliter et diligenter” tanto la “admiran-
dam facundiam et suavem dictionis concinnitatem”, quanto la ricchezza 
di “dignarum rerum atque exemplorum” dell’opera, le!a come “sylvam 
quandam uberem et amplam” (ibidem, )(3r), ossia proprio ciò che la 
Civil conversazione intendeva essere: una silloge di massime, apo8egmi, 
esempi, una raccolta del “meglio che [della "loso"a morale] n’abbiano 
tra!ato giamai in tu!i i tempi i migliori scri!ori”, come riconosceva 
Gabriello Frascati in una le!era a Guazzo (Civil conversazione, vol. 1, 

15 Patrizi 1990, 17.



174   ·   F#NCESCO LUCIOLI

10). Salmuth coglie perfe!amente il senso complessivo di una “quasi 
cornucopia” da cui ricavare “illa moralis philosophiae praecepta” 
(Salmuth, De mutua et civili conversatione, )(3r-v), e critica la traduzione 
di Coggeman perché appesantita da “ineptis et plusquam barbaris 
loquendi phrasibus” e ricca di omissioni e frasi “quae tamen in Italico 
Guazzi exemplari, quod quidem Venetiis anno 81 impressum extat 
(recentius enim non vidi) quodque ego in hac interpretatione secutus 
sum, non habentur” (ibidem, )(4v). Il tradu!ore fa riferimento all’edi-
zione stampata da Grazioso Percacino, indicata come la più recente, 
sebbene tra 1581 e 1596 fossero uscite altre nove edizioni della Civil 
conversazione.

È certamente possibile riscontrare di$coltà nella traduzione di Cog-
geman: l’espressione “Onde ben disse l’Alemanni…” (Guazzo, Civil 
conversazione, vol. 1, 32), ad esempio, è resa con “Apud Germanos 
autem apte et convenienter dicitur…” (Coggeman, De mutua et civili 
conversatione, 36), mentre Salmuth (De mutua et civili conversatione, 49), 
che forse non conosce Luigi Alamanni ma coglie il senso complessivo 
dell’inserto, traduce “Recte enim poeta dixit…”. Interessante, anche per 
il confronto con la latinizzazione del Libro del Cortegiano, è il caso della 
parola sprezzamento, che Guazzo utilizza una sola volta: “Cadono bene 
spesso ne’ ragionamenti alcune cose, nelle quali è più grata la negli-
genza, o sprezzamento, che la diligenza delle parole” (Guazzo, Civil 
conversazione, vol. 1, 94). Coggeman (De mutua et civili conversatione, 
144) traduce: “Certo constat aliqua saepe occurrere inter dicendum, 
quorum oblivio et negligentia magis probatur, quam verborum diligen-
tia”; in questo caso lo sprezzamento si de"nisce come un’eliminazione e 
non corrisponde esa!amente a ciò che Guazzo intende suggerire. Dal 
canto suo Salmuth (De mutua et civili conversatione, 185-86) aggira il 
problema, sopprimendo sprezzamento e limitandosi a tradurre: “Adde 
inter dicendum ea saepe incidere, in quibus gratior est negligentia 
quam verborum diligentia”.

Pur con tu!i i limiti del caso, le accuse che Salmuth rivolge al suo 
predecessore devono però essere riconsiderate alla luce di una radicale 
di%erenza di fondo: Coggeman traduce la seconda redazione della Civil 
conversazione, quella del 1579, a soli sei anni dalla sua pubblicazione, 
mentre la copia veneziana del 1581 utilizzata da Salmuth, benché 
ritenuta la più recente, riporta il testo della prima redazione del 1574. È 
chiaro che, agli occhi di chi lavorava ancora sulla prima stesura del 



LA LE&E#TU# DI CONDO&A   ·   175

dialogo, la traduzione della seconda doveva apparire ricca di materiali 
peregrini. Coggeman si rivela così, paradossalmente seppur forse incon-
sapevolmente, un tradu!ore più a!ento all’ultima volontà dell’autore 
rispe!o a Salmuth. Il quale tu!avia, rime!e mano alla traduzione per 
una nuova redazione apparsa nel 1598. Nella nota ai le!ori, Salmuth 
spiega di aver ricevuto da Joachim Camerarius il Giovane (1534-98) 
una copia più recente della Civil conversazione, cioè una stampa della 
seconda redazione, e di aver aggiornato la sua traduzione. In realtà 
Salmuth interviene anche sul testo già trado!o, inserendo elementi 
nuovi, tra cui una didascalia con il nome del precedentemente innomi-
nato “Ludovicus Alemanus” (Salmuth, De civili conversatione 1598, 49). 
Benché il riferimento allo sprezzamento compaia già nella prima 
redazione della Civil conversazione, nel rivedere la propria versione 
Salmuth ritorna anche su tale passo, integrando “gratior est negligentia 
aut contemtus” (ibidem, 193; nostro il corsivo), ricorrendo alla mede-
sima parola che anche Turler e Reiche utilizzano per rendere in latino 
sprezzatura.16 Nel rielaborare la traduzione, dunque, Salmuth poteva 
aver presente anche Il libro del Cortegiano o, più probabilmente, una 
delle sue latinizzazioni.

Della traduzione di Salmuth escono ancora una terza redazione – 
pubblicata nel 1602 con dedica al fratello Georg e al consigliere 
palatino )eophil Reich, nella quale il dialogo è presentato come testo 
da cui “constanter honesteque vivendi praecepta ducuntur” (Salmuth, 
De civili conversatione 1602, )(2v) – e una quarta, apparsa nel 1608, 
nell’introduzione della quale il tipografo Michael Forster si scaglia 
contro chi “disertissimos ipsius dialogos in nescio quas informes quae-
stiones transformavit” (Salmuth, De civili conversatione 1608, )(2r). Il 
riferimento è alle De civili conversatione dissertationes politicae dello 
storico Elias Reusner (1555-1610), stampate a Iena nel 1606 e poi ri-
edite ancora negli anni successivi, riformulazione dell’opera di Guazzo 
in cui viene meno la stru!ura dialogica e i conce!i principali sono rias-
sunti in cinque dissertazioni, schemi e capitoli che sintetizzano i conte-
nuti in forma di spicilegium, così come paventato da Coggeman17 e 
come anche applicato nelle Dissertationes politicae di )omas Sagi!arius 
(1577-1621), docente di "loso"a all’Università di Jena, che seguono il 

16 In proposito cfr. Lucioli 2025.
17 Sul testo cfr. Bonfa!i 1979, 108-19.



176   ·   F#NCESCO LUCIOLI

testo di Reusner in tu!e le edizioni, secondo il modello di recenti 
manuali di tradizione tedesca, come i Civilis conversationis libri II (1601) 
del giurista e teologo calvinista Johannes Althusius (ca. 1563-1638). 
Della Civil conversazione Reusner traduce integralmente solo il IV libro, 
utilizzato come modello di applicazione pratica delle regole a%astellate 
nelle precedenti dissertazioni. Dedicata all’amico viaggiatore Servatius 
Reichel, l’iniziativa è introdo!a da una brevissima le!era che echeggia 
spunti della dedica della traduzione di Salmuth: Reusner ritiene il testo 
di Guazzo “sylvulam quandam uberem atque amplam […] rerum 
pulcerrimarum et in vita communi utilissimarum”, una poliantea la cui 
stru!ura dialogica rischia però di distrarre i le!ori e far perdere di vista 
i contenuti; di qui la decisione di riportare il le!ore “harum dissertatio-
num perspicuitati, et earundem lectionis iucunditati atque utilitati” 
(Reusner, De civili conversatione, a2v), perspicuità che per lo più 
coincide con la traduzione di Salmuth del 1602, come dimostra la resa 
della parola sprezzamento (ibidem, 129). In soli ventuno anni, dunque, 
due traduzioni integrali e una riscri!ura parziale della Civil conversa-
zione in latino incidono in profondità non solo sul testo, sulla sua forma 
e sulla sua stru!ura, ma anche sulla sua ricezione, o%rendo interpreta-
zioni di volta in volta di%erenti di un’opera le!a con "nalità ora 
spirituali, ora morali, ora politiche.

Proseguendo nel confronto tra le diverse rese in latino di mo!i e 
arguzie, si può osservare una generale fedeltà da parte dei tradu!ori 
rispe!o al testo di Guazzo. La di%erenza maggiore si coglie nel rapporto 
con le fonti le!erarie volgari. Ad esempio, nel IV libro Ercole Visconti 
a%erma: “Io credo che sia lecito alla moglie di rendere al marito, sì come 
dice il Boccaccio, pane per focaccia” (Guazzo, Civil conversazione, vol. 1, 
321). Salmuth (De mutua et civili conversatione, 664; poi imitato da 
Reusner, De civili conversatione, 619-20) traduce: “Permissum credo 
uxori talionis lege cum marito agere et, ut ait Boccatius, panem pro 
placenta dare”; mentre Coggeman (De mutua et civili conversatione, 
557) elimina il riferimento dire!o a Boccaccio, traducendo: “Credo 
[…] et foeminis permissum esse viris talionem reddere et panem pro 
placentis”. In altri casi la fonte viene invece mantenuta, ma può 
cambiare la formulazione della frase; discutendo delle no!i insonni 
degli amanti, Gugliemo Guazzo osserva: “Onde per conto de’ pensieri 
provano quanto sia vero il de!o del poeta: ‘E duro campo è di ba!aglia 
il le!o’. E per conto del mangiare provano il de!o del Boccaccio: chi la 



LA LE&E#TU# DI CONDO&A   ·   177

sera non cena, tu!a la no!e si dimena” (Guazzo, Civil conversazione, 
vol. 1, 319). In questo caso Coggeman (De mutua et civili conversatione, 
554) riporta pedissequamente sia il riferimento al poeta (cioè Petrarca, 
Rvf, 126.8), sia quello a Boccaccio: “Quantum ad phantasmata a!inet, 
experiuntur in se quam vere dicat poeta, cum dicit: ‘Exercitus durus 
mihi lectus meus’. Quantum ad esum a!inet, experiuntur in se verum 
esse Bocatii verbum; ait enim: qui vesperi non coenat, agitatur tota 
nocte”. Non così Salmuth (De mutua et civili conversatione, 660; ancora 
imitato da Reusner, De civili conversatione, 616), che invece elimina 
l’origine le!eraria del mo!o: “Quantum igitur ad phantasmata, ex-
periuntur quam verum sit quod dicitur: ‘Durusque pugna campus est 
lectus mihi’. Quantum ad esum, verum experiuntur illud illud Boccacii 
dictum: qui vesperi non coenat, tota nocte se quassat”.

Anche il de!o con cui di fa!o si conclude il dialogo del IV libro è utile 
per ri'e!ere sulle di%erenti prassi tradu!orie. Nella prima redazione del-
la Civil conversazione si leggeva (Guazzo, Civil conversazione, vol. 1, 340):

“Si suol dire che tu!e le nazioni smaltiscono diversamente il dolore: il 
tedesco il bee, il francese il canta, lo spagnuolo il piange e l’italiano il 
dorme”. “Veramente – soggiunse il signor Vespasiano – io pruovo che ’l 
sonno apporta grande alleviamento ai noiosi pensieri et con giudicio è 
chiamato parente della morte, posciach’egli tanto s’accosta a’ suoi e%e!i”.

Nella seconda redazione le parole di Vespasiano Gonzaga vengono 
invece eliminate. Di conseguenza Salmuth, nella prima redazione della 
traduzione (Salmuth, De mutua et civili conversatione, 667), traduce 
pedissequamente entrambi i passi, mentre nella seconda (Salmuth, De 
civili conversatione 1598, 726; e di conseguenza Reusner, De civili conver-
satione, 622) esclude il paragrafo tagliato da Guazzo. Coggeman, come 
osservato, traduce la seconda redazione della Civil conversazione, e 
pertanto non dovrebbe includere l’a%ermazione "nale di Vespasiano; 
ma così non è (Coggeman, De mutua et civili conversatione, 559):

“Singula nationes habent quid proprii et singularis: Germani bibunt, Galli 
cantant, eiulant Hispani, dorminunt Itali”. “In veritate (inquit D. Vespasia-
nus) in me ipso experior quantum somnus possit in depellenda melancho-
lia; verumque illud est Catonis: ‘Stulte quid est somnus? Gelidae nisi 
mortis imago’ ”.

Allo stato a!uale delle conoscenze, non si registrano edizioni della Civil 
conversazione che presentino l’ultima redazione del dialogo ma conser-



178   ·   F#NCESCO LUCIOLI

vino la ba!uta di Vespasiano. Ciò signi"ca che Coggeman non soltanto 
traduce l’ultima redazione dell’opera di Guazzo, ma ha la possibilità di 
collazionarla con una copia della prima redazione. Inoltre, a di%erenza 
sia di Salmuth sia di Guazzo, Coggeman esplicita la fonte dell’a%erma-
zione di Vespasiano, riferendosi a Catone: in realtà il de!o, nella forma 
riportata, è tra!o da Ovidio (Am. 2.9.41), ma il conce!o (nella formu-
lazione “Iam vero videtis nihil esse morti tam simile quam somnum”) 
proviene dal Cato maior de senectute (22.80). Viene così a crearsi una 
sorta di cortocircuito tra le due diverse redazioni della Civil conversa-
zione e le due fonti (Ovidio e Cicerone) della massima di Guazzo, in un 
sincretismo che però molto racconta dell’operazione tradu!oria di 
Coggeman, forse meno ra$nato e colto di Salmuth, ma evidentemente 
più consapevole delle questioni "lologiche e intertestuali so!ese 
all’opera di Guazzo.

5. Dal dialogo al repertorio

I tre dialoghi italiani di condo!a sono certamente molto fortunati da un 
punto di vista di circolazione, per numero di latinizzazioni, quantità di 
ristampe e sempre più rido!o intervallo di tempo tra l’uscita dell’origi-
nale e la sua traduzione: quarantuno anni per Il libro del Cortegiano, 
venti per il Galateo, sei per la Civil conversazione. Il successo di queste 
opere in'uenza le latinizzazioni non solo di altri testi dei medesimi 
autori,18 ma anche di altri dialoghi e manuali di condo!a: è il caso dei 
Ragionamenti (1534) di Pietro Aretino (1492-1556), la cui terza 
giornata è pubblicata dal le!erato tedesco Kaspar von Barth (1587-
1658) come Pornodidascalus, seu Colloquium muliebre (qua!ro edizioni 
tra 1623 e 1750), latinizzazione non dell’originale ma del Coloquio de 
las damas, traduzione spagnola eseguita da Fernán Xuárez nel 1547; 
oppure L’uomo di le!ere difeso ed emendato (1645) di Daniello Bartoli 
(1608-85), trado!o dal gesuita francese Louis Janin (1590-1672) nel 
Character hominis literati (pubblicato nel 1672 e nel 1674 e parzialmente 

18 Nel Se!ecento è trado!a in latino l’orazione che Della Casa indirizza a Carlo V nel 
1549: il testo è analizzato e pubblicato da Albonico 2000. Inoltre, il sone!o di 
Castiglione Superbi colli, e voi sacre ruine è latinizzato da Johann Fleming e da Nicolò 
d’Arco, e qua!ro sone!i di Della Casa sono trado!i in latino da Girolamo Cicala: per 
questa produzione cfr. il saggio di Jacopo Pesaresi in questo volume.



LA LE&E#TU# DI CONDO&A   ·   179

nel 1704), e quindi dal pastore luterano Johann Georg Ho%mann (1648-
1719) nell’Homo literatus defensus et emendatus (1693).

Un altro esempio signi"cativo o%re ancora la collaborazione tra 
Heinrich Salmuth e la tipogra"a di Michael Forster ad Amberg. Tra 
1599 e 1602 escono i Rerum memorabilium libri II (poi ristampati "no al 
1660), traduzione non autorizzata di una raccolta storico-erudita del 
giurista Guido Panciroli (1523-99), maestro di Salmuth a Padova, 
raccolta che sarebbe apparsa a Venezia solo nel 1612 con il titolo 
Raccolta breve d’alcune cose più segnalate ch’ebbero gli antichi, e d’alcune 
altre trovate dai moderni. Nella dedica del I libro all’ele!ore palatino 
Federico IV Salmuth a%erma di essere entrato in possesso del testo 
anche in questo caso a!raverso Joachim Camerarius il Giovane, che il 
12 dicembre 1596 gli aveva inviato il manoscri!o, segnalando che “liber 
sane dignus esset qui abs te in Latinam linguam verteretur, et ea forma, 
qua tuus Guazzius est excussus, apud vos imprimeretur”; Camerarius 
era infa!i un ammiratore della latinizzazione della Civil conversazione, 
che “antea a Coloniensi nescio quo ita misere fuit tractatus” (Salmuth, 
Rerum memorabilium libri II, vol. 1, )(3v e )(6r-v), con riferimento alla 
traduzione di Coggeman. Quello di Panciroli non è un testo di 
condo!a, ma una silloge di aspe!i curiosi e invenzioni del mondo 
antico e moderno che Salmuth non si limita a tradurre ma amplia e 
rimaneggia con note, commenti e citazioni da altri storici o poeti, a 
dimostrazione del suo interesse per poliantee di cara!ere compilativo, 
la stessa prospe!iva che lo aveva spinto a tradurre la Civil conversazione 
e a presentarla ai le!ori come sylva morale.

Più propriamente legata a una le!eratura di comportamento è la 
seconda latinizzazione pubblicata da Salmuth per Forster nel 1612, 
ossia De statu maritali, traduzione latina del tra!ato Dello stato maritale 
di Giuseppe Passi (1569-1620), apparso solo dieci anni prima a Vene-
zia. È chiara la strategia ado!ata da Salmuth e Fortser, che intendono 
imme!ere sul mercato, in traduzione, testi o non ancora stampati, come 
nel caso di Panciroli, o apparsi in anni molto prossimi, come nel caso di 
Guazzo e Passi. Riedita ancora a Francoforte nel 1617 (Salmuth, 
ΓΑΜΟΛΟΓΙΑ), la traduzione è dedicata a Giovanni II del Palatinato-
Zweibrücken, che proprio nel 1612 era in procinto di risposarsi con 
Luisa Giuliana, "glia dell’ele!ore palatino Federico IV. La latinizza-
zione dello Stato maritale inizia con l’interrogativo se sia meglio “coeli-
bem an maritalem vitam agere” (Salmuth, De statu maritali, (?)2r); per 



180   ·   F#NCESCO LUCIOLI

rispondere Salmuth allega dapprima una serie di topoi misogini e 
"logini, per poi riconoscere nel matrimonio lo strumento a!raverso il 
quale “genus humanum perpetuando conservatur, respublica multis 
hominibus legitime procreatis frequentatur” (ibidem, (?)4v-5r); le in-
felicità, le violenze domestiche, le morti non vanno imputate al vincolo 
coniugale, bensì alla natura degli uomini e delle donne. Salmuth o%re 
alcuni esempi tra!i dal mito e dalla storia, ma aggiunge: “possent huius 
rei plura adduci exempla, nisi Josephus Passus Ravennas, nobilis et 
doctissimus vir, in aureo hoc De statu maritali tractatu ex classicis aucto-
ribus a%atim et abunde ea suppeditaret” (ibidem, (?)6v). Anche Dello 
stato maritale, come la Civil conversazione (e in misura diversa la silloge 
di Panciroli), si rivela quindi un repertorio morale, una raccolta di 
massime, exempla e apo8egmi tra!i da fonti classiche e scri!urali; una 
poliantea per discutere della vita matrimoniale, che si de"nisce come 
porzione speci"ca di quella vita di società alla cui regolamentazione era 
"nalizzato il dialogo di Guazzo.

Le iniziative tradu!orie di Salmuth, se le!e a!raverso lo specchio 
delle latinizzazioni delle opere di Castiglione, Della Casa e Guazzo, 
testimoniano dunque del modo in cui evolve l’interesse d’Oltralpe nei 
confronti della le!eratura di condo!a italiana, intesa sempre più come 
un utile repertorio da cui a!ingere i prece!i di una saggezza pratica e 
quotidiana.



Il teatro

Elena Santagata

1. Introduzione

Se le traduzioni dal volgare in latino sono state de"nite “a literary curio-
sity, which has not yet been fully studied”,1 l’a%ermazione è ancora più 
vera per i testi teatrali,2 le cui latinizzazioni devono necessariamente 
fare i conti con alcune questioni pratiche: la presenza di un pubblico in 
grado di apprezzare un’opera teatrale in latino; la di$coltà di fruizione 
di un testo non composto in volgare; la 'orida fortuna del teatro umani-
stico, che avrebbe oscurato il teatro in volgare in traduzione, minimiz-
zando l’esigenza di proporre latinizzazioni;3 la di$coltà di conservare e 
rendere cara!eristiche proprie degli originali, quali ad esempio il lessico 
comico, spesso giocato sull’ambivalenza erotica e scandalosa. Tra i 
generi teatrali, e nonostante gli evidenti impedimenti legati alla tradu-
zione, la commedia e la favola pastorale sono largamente più fortunate 
in latino rispe!o alla tragedia, di cui sono noti solo pochi esempi. I testi 
teatrali che è stato possibile rintracciare conservano cara!eristiche spe-
ci"che per inquadrare alcuni aspe!i del passaggio, più o meno dire!o, 
di molte commedie volgari a una nuova forma latina.

2. La commedia

Le latinizzazioni delle commedie sono legate sopra!u!o all’ambiente 
universitario, seppure non manchino occasioni di tipo encomiastico-
cortigiano. Le commedie nate in seno alle università, scri!e e sceneg-
giate da professori di retorica e di lingua latina con l’ausilio dei propri 
allievi, hanno un taglio scolastico e accademico e propongono un teatro 
con una precisa funzione dida!ica. Questa cara!eristica era già propria 
del teatro neo-latino, al punto che, almeno per quanto concerne il feno-

1 Runte 1989, 93.
2 Nessun esempio di latinizzazioni di testi teatrali è segnalato nella mappatura di Burke 

2007b, e solo pochi casi sono inclusi nel proge!o ▶ TradLat.
3 Sulla fortuna del teatro umanistico si vedano almeno Perosa 1965; Pi!aluga 2002; 

Stäuble 2009; Ruggio 2011.



182   ·   ELENA SANTAGATA

meno nei Paesi Bassi (vd. in#a, §2.1), “one can even safely say that in 
the Low Countries hardly any Neo-Latin was wri!en outside the 
environment of the Latin schools”.4 L’aspe!o pedagogico in'uenza, di 
conseguenza, le modalità di fruizione e le peculiarità del genere dram-
maturgico: le opere erano rappresentate per lo più nei cortili o in piccoli 
palcoscenici interni alle sedi universitarie; il numero dei personaggi era 
quasi sempre maggiore rispe!o all’originale, così che tu!i gli studenti 
potessero recitare e fare pratica della lingua latina; il pubblico era colto 
e selezionato, solitamente composto dal re!ore, dagli insegnanti e dalle 
rispe!ive classi scolastiche; le rappresentazioni si svolgevano in occa-
sione di festività o in momenti particolarmente signi"cativi, quali 
l’ascesa al trono di un sovrano o una sua visita. La lingua, ada!ata alle 
esigenze dida!iche e all’occorrenza epurata della patina licenziosa, 
presenta alcune speci"cità ricorrenti: i docenti erano soliti inserire 
monologhi o ba!ute aggiuntive, con costruzioni ricorsive e un lessico 
speci"co, in modo che gli studenti potessero esercitarsi con la gramma-
tica e con la sintassi latine. Nel contesto accademico si rivela ancora più 
arduo mantenere inta!a la comicità del testo originale: la traduzione 
tende infa!i a censurare le scene licenziose, a selezionare un lessico più 
aulico, proponendo un linguaggio più conforme al contesto, limitando 
di conseguenza la resa dei doppisensi linguistici e delle ambivalenze 
erotiche. Raramente la latinizzazione segue con fedeltà l’originale: 
spesso solo alcune sequenze sono trado!e, mentre altre vengono elimi-
nate, oppure riscri!e o integrate. Le motivazioni sono molteplici: per 
ridurre la lunghezza della commedia ai "ni della rappresentazione; per 
ada!are scene e situazioni a un contesto fortemente diverso – per 
motivi religiosi, morali o cronologici – rispe!o a quello dell’originale; 
per innovare con elementi inediti. Un discorso a parte riguarda il 
prologo, che spesso è scri!o ex novo dall’autore della latinizzazione, 
altre volte invece, pur essendo presente nell’originale, è fortemente 
modi"cato in virtù delle circostanze.5

Per lo più le latinizzazioni sono pubblicate dopo la messa in scena, e 
la stampa nasce come testimonianza dell’impegno dida!ico svolto du-
rante l’anno accademico. Spesso le commedie tendono a mescolare più 
fonti comiche, sia per nobilitare il testo, sia per rendere più e$cace 

4 Verweij 2004, 175.
5 Per una visione d’insieme del teatro latino nell’Europa di età moderna cfr. almeno 

Bloemendal & Norland 2013.



IL TEATRO   ·   183

l’esercizio le!erario e retorico: i tradu!ori a!ingono a piene mani alla 
novellistica medievale – in particolare il Decameron di Giovanni Boc-
caccio (1313-75), ma anche l’anonimo Novellino, il Novelliere di Gio-
vanni Sercambi (1347/48-1424), il Trecentonovelle di Franco Sacche!i 
(1332-1400)6 – e alla le!eratura faceta del Qua!rocento. Già nelle 
commedie latine qua!rocentesche si riscontrano porzioni, più o meno 
ampie, di testi comici della novellistica volgare trado!i in latino, come 
ad esempio nella Chrysis (1444) di Enea Silvio Piccolomini (1405-64), 
in cui vi è una ripresa da Dec. 6.4, nel breve testo dialogico in distici 
elegiaci del XV secolo intitolato De cavichiolo, giocato sulla trasposizione 
scenica di Dec. 5.10, o ancora nel coevo anonimo Phylon, in parte 
modellato su Dec. 5.8.7 Il modello boccacciano è spesso innestato su 
quello plautino e terenziano, ma vi sono anche casi in cui l’autore 
prende ispirazione da altri tipi di comicità, quali la picaresca spagnola e 
il teatro di origine popolare.

2.1. In area "amminga

In area "amminga, Eligius Eucharius (1488-1544), sacerdote e docente 
di Gent, realizza una riscri!ura teatrale della celebre novella di Griselda 
(Dec. 10.10). Eucharius, che era solito far tradurre e recitare ai suoi 
allievi opere scri!e in latino o trado!e in latino,8 me!e in scena, nel 
1512, insieme agli studenti del suo corso, Grisellis, uno dei drammi 
scolastici più antichi dei Paesi Bassi, a dimostrazione della grande for-
tuna della novellistica italiana anche fuori dai con"ni nazionali. Del 
testo si conoscono una versione manoscri!a (Liegi, Bibliothèque de 
l’Université, ms. 325, f. 132r-181r) e una stampa, pubblicata ad Anversa 
nel 1519. La latinizzazione fornisce un’inedita versione della Griselda, 
che all’epoca era piu!osto popolare e che Eucharius selezionò per il 
valore etico che essa aveva assunto, sopra!u!o grazie al rifacimento 
petrarchesco (disponibile a stampa "n dal 1469). Eucharius conosceva 
senz’altro la versione latina di Petrarca, perché un manoscri!o del testo 
gli era stato donato da uno studente; non ci sono invece certezze circa 
una sua le!ura dire!a della Griselda boccacciana, seppure alcuni 
elementi facciano propendere per una contaminazione tra le fonti: ad 

6 Per le traduzioni in latino di testi novellistici cfr. il capitolo di Elisa Tinelli sull’argo-
mento incluso in questo volume.

7 In proposito Ruggio 2014.   8 Grypdonck 1942 e 1943.



184   ·   ELENA SANTAGATA

esempio, nella scena in cui viene ra$gurata la spoliazione di Griselda, 
non c’è alcun riferimento al dono dell’anello, elemento fortemente en-
fatizzato da Petrarca, ma assente invece nel testo di Boccaccio (Eucha-
rius, Grisellis, Ciiiv-Civv).

Eucharius propone un testo in tre a!i in versi latini di varia esten-
sione, composto in una lingua ricca di sostantivi e agge!ivi e lunghi mo-
nologhi assai poco teatrali, utili per far apprendere agli allievi il maggior 
numero possibile di parole e di costruzioni; aggiunge inoltre un pro-
logo originale per poter introdurre l’argomento della novella. L’opera è 
dedicata al maestro di Eucharius, Balduinus Hulleus, che aveva avviato 
la stesura del testo, portata a compimento dall’allievo (ibidem, Aiv):

Eligius Houcarius Florus Balduino Hulleo, egregio artium liberalium 
professori, salutem.

Gesta illa Grisellidis foeminarum patientissimae (quae in edibus 
Ghistellanis per solertes aliquot adolescentulos tuo primum studio cantata 
sunt, auditoribusque spectaculi loco exhibita) non potui non in manus 
resumere, eademque discipulis nostris ediscenda commi!ere, partim ut 
responderent votis paucorum id miri"ce postulantium, partim ut, ad limam 
tuam tornati, possent evadere cultiores. Qui, quo per instituendae iuven-
tuti deditus eras, consuesti non vanis futilibusque nugis discipulorum 
aures obtundere sed per eorum captu demi!ens te, salubria eademque 
optima eis praecepta tradere. Ex quibus unum creberrime repetitum incul-
care solebas, non esse videlicet Grisellide hac nostra pulchriorem comoe-
diam, quae cum prius rudiusculo quasi "lo videret contexta, feci, per 
ingenioli nostri opibus, alia moenia, quibus immensam tante matrone 
gloriam intercipere possem; quae si cuipiam domesticorum externorumve 
hostium in"rma videbunt, paratus sum, per eorum meliori arbitrio, arene 
calcem addere et, adiuvante Minerva, muros erigere stabiliores.

La stampa presenta un ricco apparato paratestuale composto da poesie 
in trimetri giambici, epilli, appunti e le!ere, dedicati al rifacimento 
della Griselda, probabilmente parte degli esercizi accademici realizzati a 
partire dal testo originale (ibidem, Hiiiv-Nvir). Tra gli elementi parate-
stuali è conservato anche l’elenco dei giovani allievi partecipanti alla 
commedia, dei quali è indicata anche la provenienza (ibidem, Aiiv): 
poiché il numero era superiore a quello dei personaggi della Griselda, 
Eucharius crea alcune nuove "gure, come quella dello stolto Kinca e del 
pedante Cunaguda, esemplate sul modello del teatro plautino e teren-
ziano, per perme!ere a tu!i gli allievi di recitare.



IL TEATRO   ·   185

La commedia è rappresentata la prima volta presso la casa della 
nobile famiglia van Ghistele (aedes Ghistellanae), esponenti della feuda-
lità "amminga, perché la messa in scena, inizialmente proge!ata per il 
cortile della scuola De Roose, dove Eucharius era docente di latino, non 
si poté realizzare a causa della pioggia. Il testo, rappresentato ancora a 
Ronse nel 1775, è anche alla base del Dialogus Griselidis che il maestro e 
sacerdote "ammingo Floris van den Bouchorst (1537-1610) me!e in 
scena nel collegio gesuitico di Saint Omer nel 1569, a testimonianza del 
successo che la pratica di insegnamento di Eucharius aveva riscosso 
(Bouchorst, Dialogus Griselidis).

2.2. In area iberica

L’esistenza del teatro scolastico latino di area spagnola è accertata a 
partire dalla prima metà del XVI secolo nelle università di Salamanca, 
Valladolid, Santiago, Valencia e Alcalá.9 Proprio in quest’ultima insegna 
Juan Pérez, de!o Petreius (1511-45), professore di retorica e autore di 
qua!ro commedie latine in prosa (Suppositi, Lena, Necromanticus e 
Decepti), tre tra!e dal teatro di Ludovico Ariosto (1474-1533), ossia 
Suppositi, Lena e Negromante, e una ispirata alla Commedia degli ingan-
nati di Alessandro Piccolomini (1508-78), membro dell’Accademia 
degli Intronati. Le commedie di Petreius uscirono postume a Toledo, a 
cura del fratello Alfonso, nel 1574, ma furono probabilmente composte 
tra il 1537 e il 1545. La stampa è dedicata al re!ore e agli studenti del 
collegio di San Ildefonso, per lasciare una prova tangibile dell’operato 
di Petreius, morto prematuramente a causa di un’epidemia di malaria, e 
per preservarne la memoria.10

Álvar Gómez de Castro (1515-80), nel suo De rebus gestis a Francisco 
Ximenio Cisnerio (1569), passa in rassegna le numerose qualità intellet-
tuali e umane di Petreius, uomo estremamente colto e insegnante ap-
prezzato, me!endo in luce anche la sua o!ima conoscenza della lingua 
volgare, spia di un suo possibile soggiorno in Italia (Gómez de Castro, 
De rebus gestis, 223r). Tale familiarità con la lingua delle opere trado!e 
perme!e a Petreius di confrontarsi in maniera diversa con i testi che 
volge in latino. Signi"cativo è il caso della Commedia degli ingannati, 

9 In proposito cfr. almeno Garcìa 1945; Alvar Ezquerra 1999; Gago Saldaña 2010.
10 Per una visione d’insieme e un’edizione moderna delle commedie latine di Petreius 

cfr. Gago Saldaña 2012; cfr. inoltre Alvar Ezquerra 1983.



186   ·   ELENA SANTAGATA

rappresentata per la prima volta il 12 febbraio del 1532 nella Sala 
Grande del Consiglio del Palazzo Comunale di Siena, composta e 
recitata dagli Intronati per festeggiare la riapertura dell’Accademia. 
L’opera, poi pubblicata a Venezia nel 1537, ha un successo incredibile 
nel panorama teatrale europeo,11 tanto da spingere Petreius a tradurla in 
latino e me!erla in scena. La stru!ura del dramma è quella che più si 
discosta dall’originale italiano:12 non c’è il prologo e le scene e gli a!i 
sono più brevi e numericamente inferiori; inoltre, non viene conservata 
l’ambientazione modenese e, di conseguenza, i riferimenti alla topogra-
"a italiana sono espunti. Così, ad esempio, il ritorno “in Modena” di 
Flaminio (Accademici Intronati, Ingannati, 1.3.20) è sostituito da un in-
de"nito ritorno “in urbem” (Petreius, Comoediae, 87r). Nella di$col-
tosa resa latina dei Decepti si percepisce inoltre lo stemperamento del 
lessico comico in favore di un impiego dida!ico della lingua: si veda, 
sempre in Ingannati, 1.3, l’utilizzo preposizionale ricorsivo di gratia, con 
lo scopo di far apprendere agli studenti i molteplici usi della costruzione.

Come per la Commedia degli ingannati, anche per gli ada!amenti 
delle commedie ariostesche non si conosce la datazione precisa né 
l’ordine di composizione. I Suppositi, come noto, sono pubblicati per la 
prima volta in prosa nel 1509, mentre la riscri!ura in versi, realizzata tra 
1528 e 1531, vede la luce soltanto nel 1551. Non sembra dunque plausi-
bile che Petreius potesse conoscere tale seconda redazione, come 
dimostra la sua latinizzazione,13 più aderente al testo in prosa, tanto dal 
punto di vista della stru!ura delle scene, quanto dal punto di vista 
linguistico: ad esempio, in 2.2, il personaggio del Senese rimprovera il 
servo dicendo: “Va’, tu sei una bestia” (Ariosto, Suppositi in prosa, 2.2), 
espressione poi modi"cata nella redazione in versi in “Va’, tu sei grosso” 
(Ariosto, Suppositi in versi, 2.2.680); nella sua versione Petreius traduce 
con: “Apage, bellua!” (Petreius, Comoediae, 141r), con chiara ripresa 
dalla prima redazione in prosa.

Come l’originale, anche la latinizzazione dei Suppositi è ambientata a 
Ferrara, motivo per il quale i riferimenti topogra"ci all’urbanistica sono 
conservati, al contrario di quanto accade negli Ingannati. Petreius ap-
porta invece alcune modi"che ai sostantivi e alle esclamazioni relative 
all’orizzonte italiano per rendere più omogenea la traduzione rispe!o a 

11 Cfr. almeno Cerreta 1980, 34-44.   12 Un’analisi è o$erta da Marcello 2005.
13 Per un’analisi e un’edizione di questa singola commedia cfr. Ocaña 2001.



IL TEATRO   ·   187

un contesto cara!erizzato da una patina anticheggiante latina. Così, ad 
esempio, vengono sostituiti i riferimenti all’unico Dio cristiano con 
espressioni politeistiche: “Oh, Iupiter! Ubi ego sum? Hic veterator 
"ngit non novisse me. Es ne tu Dulippus, an ego prorsus deliro?”(ibi-
dem, 156v); o ancora “Faxint superi, ego iam Damonem domi inveni-
am” (ibidem, 165v). Inoltre, le espressioni di ingiuria o insulto vengono 
sistematicamente modellate su quelle delle commedie di Plauto e 
Terenzio, mentre i riferimenti a utensili o a strumenti speci"ci della 
realtà italiana dell’epoca sono rimpiazzati grossolanamente con termini 
propri della lingua latina. A subire variazioni signi"cative sono anche i 
nomi dei personaggi; inoltre, sono aggiunte, ex novo, le "gure dello 
schiavo Carione, forse modellato sulla "gura del cuoco del Miles glorio-
sus, e di Lico, nome del lenone del Poenulus, due soluzioni che vanno in 
direzione di intensi"care il dialogo con il modello classico, introdu-
cendo personaggi che derivano dire!amente dalla commedia latina.

Totalmente nuovo è invece il prologo in esametri, in cui Petreius 
giusti"ca la decisione di adoperare la lingua latina (ibidem, 126r):

Hanc Etruscorum e lingua patria
Romanis auribus loquentem fecimus,
sic a!emperantes stylum, ut congrueret
non insulse hic peregrinus lepos.

Secondo Petreius, il latino deve dunque servire a ‘addolcire lo stile’ e 
rendere il tema della commedia più ada!o al nuovo luogo di esecu-
zione, così distante da quello originale.

Simili operazioni di resa linguistica si ritrovano anche nel Necroman-
ticus,14 in cui la latinizzazione, pur conservando, almeno nella prima 
parte, la forma versi"cata dell’originale (pubblicato nel 1535), propone 
formule che tendono a un appia!imento del lessico in vista di una 
maggiore aderenza al contesto. In una prospe!iva di sempli"cazione, per 
esempio, va interpretata la resa della ba!uta di Aurelia in 1.1 “che nasca 
una "stola / a chi mai fece questo sposalizio” (Ariosto, Negromante II, 
1.1.98-99), con un più generico “quod illi vertat male” (Petreius, Comoe-
diae, 1v), volto a eludere l’utilizzo del termine troppo speci"co “"stola”. 
Le modi"che sono ancor più evidenti quando toccano aspe!i di tipo 
economico, molto presenti della commedia originale: ad esempio i 

14 Sul quale cfr. anche Gago Saldaña 2002.



188   ·   ELENA SANTAGATA

“"orini” ariosteschi (Ariosto, Negromante II, 1.2.149) sono ada!ati nella 
forma più ‘classicheggiante’ degli aurei. (Petreius, Comoediae, 8v).

Vengono invece generalmente trado!i con molta fedeltà i passi 
dell’originale portatori di ri'essioni moraleggianti, come ad esempio la 
scena in cui il Negromante paragona ogni indole umana a una diversa 
specie animale (Negromante II, 2.2.646-54):

Sono alcuni animali, dei quali utile
altro non puoi aver che di mangiarteli,
come il porco; altri sono che, serbandoli,
ti danno ogni dì fru!o; e quando all’ultimo
non ne dan più, tu te li ceni o desini,
come la vacca, il bue, come la pecora:
sono alcuni altri, che vivi ti rendono
spessi guadagni, e morti nulla vagliono,
come il cavallo, come il cane e l’asino.

Il passo è così riformulato da Petreius (Comoediae, 17r):

Alia sunt quae viventia nihil prosunt mactata iuvant, ut sues et lepores. 
Alia sunt quae et viventia pascunt ac ne iugulata quidem prodesse 
desinunt, ut boves ac pecudes. Alia postremo ex quorum caede nullum 
fructum petas, vita tamen multis modis est utilis: huiusmodi sunt iumenta, 
puta equi, atque asini.

Ancora più marcate appaiono le modi"che alla Lena (anch’essa a 
stampa nel 1535), dalla scelta di a!enuare i sostantivi licenziosi e le 
formule di imprecazione "no alla resa edulcorata di alcuni giochi di 
parole. I nomi dei personaggi restano generalmente invariati, ma è 
signi"cativo che Lena non sia più indicata come “ru$ana” (Ariosto, 
Lena, 1.2.117), bensì come “uxor Critoboli” (Petreius, Comoediae, 43v). 
L’appellativo, che me!e in luce la natura erotica e scabrosa di Lena 
come personaggio degradato, non compare mai in Petreius, che ha forse 
tentato di ripulire il testo in prospe!iva della messa in scena in un 
contesto universitario: una scelta che sancisce la perdita dello scarto 
comico sul nome proprio di Lena. La commedia latina risulta ‘ripulita’ 
dalle scene scopertamente erotiche in virtù di una traduzione più 
neutra, ma anche meno comica, come nel caso della ba!uta esplicita di 
Corbolo a Lena – “anch’io il mio nel tuo me!ere vorrei” (Ariosto, Lena, 
1. 2.199) – rimossa invece da Petreius.



IL TEATRO   ·   189

Per evitare anacronismi e contraddizioni all’interno di una comme-
dia ambientata in un inde"nito passato, Petreius modi"ca anche alcuni 
nomi e riferimenti. Signi"cativo è il caso di Martino d’Amelia (ibidem, 
1.1.53-57):

E che bellezza vuoi tu in queste tenebre
veder? Se forse veder non desideri
la stella amata da Martin d’Amelia;
ma né quell’anco di levarsi è solita
così per tempo.

Petreius traduce (Comoediae, 44r-v):

Quam tu pulchritudinem hisce tenebris videas? Nisi forte aliquis Endy-
mion nobis factus Lunae amasius esse coepisti.

Come il Martino d’Amelia, sciocco proverbiale della commedia rinasci-
mentale, è tradizionalmente innamorato della Luna, così Endimione, 
nel mito, è amante di Selene: Petreius sostituisce alla "gura di matrice 
italiana l’equivalente classico, istituendo un so!ile gioco di richiami e di 
parallelismi.

Un’ulteriore cara!eristica della Lena latina è la mancanza dello 
sfondo ferrarese in cui si svolge l’originale. Sono infa!i espunti i nomi 
di personaggi contemporanei legati al contesto ariostesco – come 
“Cochiolin”, “Sabbadino” e “Mariano” (Ariosto, Lena, 1.2.65-66), 
celebri ubriaconi di Ferrara –, nonché indicazioni urbanistiche precise, 
come quella al vicolo di “Gorgadello” (ibidem, 1.2.67), caro a Ariosto; 
allo stesso modo, invece di rivolgersi alla realtà commerciale ferrarese 
del “banco de’ Sabbioni” (ibidem, 1.2.272), nella Lena di Petreius Flavio 
invia il servo “ad Alphenum foeneratorem” (Petreius, Comoediae, 48v). 
Come nelle altre commedie, anche nella Lena si registra il bisogno di 
sopprimere le allusioni non ada!e alla latinità, quali riferimenti ad 
elementi della sfera semantica sacra: così la frase “Ma si fa giorno: per 
certo non erano / li matutini quelli che suonavano; / esser dovea l’Ave 
Maria o la predica” (Ariosto, Lena, 1.3.289-91) diventa “Lucescit tamen 
an nondum? Et iam ego vix credo tertiam vigiliam fuisse, cum domo 
exivimus” (Petreius, Comoediae, 49v); il de!o popolare “Così è possi-
bile / come che dica il Paternostro un asino” (Ariosto, Lena, 3.6.874-75) 
è reso con “Nimirum quam verum est me esse camelum” (Petreius, 
Comoediae, 62r); e ancora l’invocazione a Dio “non so perché non 
l’uccise; e credetemi / che ben Dio e santi Flavio ebbe propizii” (Ario-



190   ·   ELENA SANTAGATA

sto, Lena, 5.3.1392-93) è resa in forma di richiesta rivolta agli dèi 
pagani: “Neque scio quo modo ille elapsus est, tantum Deos omnes illi 
scio fuisse propicios” (Petreius, Comoediae, 74r).

Nel testo della Lena vi sono anche numerose frasi ed espressioni in 
latino, spesso portatrici di allusioni o quid pro quo di natura popolare. 
Petreius sceglie il più delle volte di non conservarle nella loro forma, 
non susce!ibile di traduzione, eliminandole o riscrivendole: tale 
approccio, seppur comprensibile, genera un appia!imento della lingua, 
che viene privata della sua natura comica, giocata sull’equivoco e sulla 
facezia proverbiale. Per esempio, in 2.2, Lena si lancia in una violenta 
inve!iva contro gli sfru!amenti subiti dal marito Paci"co, e contro i 
rica!i di Flavio, per mezzo di un chiaro gioco di parole in latino: “Maria 
in monte (come dicono / questi scolari) prome!ea” (Ariosto, Lena, 
2.2.429-30), dove “Maria in monte” è storpiatura popolare di “maria et 
montes”; nella traduzione l’espressione è resa da Petreius con la frase 
“cum montes aureos” (Petreius, Comoediae, 52v), che stempera la 
portata comica della ba!uta.

Gli esperimenti tradu!ivi di Petreius, seppur utili a "ni dida!ici, 
vanno in direzione contraria rispe!o a quanto Ariosto a%erma nel 
prologo della Cassaria, in cui sostiene che “la vulgar lingua, di latino 
mista”, poteva istituire un nuovo registro per la commedia, fa!o di 
“giochi” linguistici in grado di rendere la storia “men trista” (Ariosto, 
Cassaria in prosa, prologo, 16-18). So!o questa luce, le commedie di 
Petreius rappresentano un tentativo ambizioso e controcorrente 
rispe!o alla stessa tradizione che lo aveva ispirato, un ritorno al latino 
che tu!avia appare insu$ciente – o, per la stessa "nalità dida!ica della 
traduzione, forse neanche interessato – a restituire la dimensione 
comica dell’originale.15

2.3. In area anglosassone

L’area linguistica anglosassone costituisce uno dei fulcri di maggior 
interesse per il fenomeno delle latinizzazioni di testi teatrali. Anche qui 
il teatro latino prospera sopra!u!o nell’ambiente accademico, dal 
momento che i drammi “were wri!en to be performed, primarily by the 
Fellows and students of Oxford and Cambridge colleges”.16 In partico-
lare tra la metà del Cinquecento e la metà del Seicento nei teatri univer-

15 Per considerazioni analoghe cfr. Leta 2026.   16 Greenwood 1964, 311.



IL TEATRO   ·   191

sitari inglesi vengono composti e allestiti centinaia di testi teatrali in 
latino, alcuni dei quali si presentano come ada!amenti o traduzioni di 
opere di autori italiani: oltre a testi già ricordati, come il Decameron 
(4.10) e gli Ingannati, vengono latinizzate o riformulate commedie 
come Il granchio (1566) di Lionardo Salviati (1539-89), l’Ero"lomachia 
(1572) di Sforza Oddi (1540-1611), Il fedele (1576) di Luigi Pasqua-
ligo (1536-76), La Trappolaria (1596), La Cintia (1601), La sorella 
(1604) e Lo astrologo (1606) di Giamba!ista Della Porta (1535-1615), 
Le due sorelle rivali (1609) di Eusebio Luche!i (XVI-XVII sec).17 Nell’im-
possibilità di o%rire un’analisi sistematica di tale produzione, può valer 
la pena considerare alcuni casi particolarmente signi"cativi.

L’avvocato retore e poeta Abraham Fraunce (ca. 1558-93) è uno 
degli esponenti principali del periodo: protegé di Sir Philip Sidney-
Herbert, fu educato a Shrewsbury e al St. John’s College di Cambridge, 
dove diede ampia prova delle sue doti di drammaturgo. La commedia 
Victoria, che riscosse al tempo un ampio successo, fu probabilmente 
scri!a prima che Fraunce lasciasse Cambridge nel 1583, dal momento 
che si rivolge al suo mecenate, Sidney-Herbert, senza l’appellativo di 
‘cavaliere’, carica o!enuta proprio nel 1583. Malgrado non si possa 
parlare di Victoria come di un’opera di eccezionale valore le!erario,18 la 
commedia presenta cara!eristiche interessanti se messa in relazione 
con l’originale italiano, Il Fedele di Luigi Pasqualigo. Nell’unico mano-
scri!o pervenuto (oggi in collezione privata) non è presente alcuna 
allusione al debito nei confronti della commedia italiana, e Victoria è 
stata pubblicata dal suo primo editore come testo originale.19 Dal punto 
di vista formale, Fraunce abbandona la prosa in favore dell’esametro, 
o!enendo un risultato decisamente più elaborato rispe!o alla comme-
dia di Pasqualigo, pur proponendo una traduzione che segue fedel-
mente il testo;20 sono infa!i spesso mantenute le immagini liriche 
dell’originale a!raverso un’accurata ricerca lessicale e stilistica, come 

17 Il catalogo, puramente parziale e indicativo, riprende il repertorio stilato da Cioni 
2008, 148-51, tenendo conto dei dati raccolti anche da Harbage 1989, Nelson 1989, 
Wickam 2000; per integrazioni cfr. Norland 2013; ▶ REED; ▶ Comoediae Latinae. Nello 
speci#co, per la riscri!ura latina della Sorella dellaportiana realizzata da Samuel Brooke 
nel 1613 al Trinity College (col titolo Adelphe) cfr. Rallo 2025.

18 Moore Smith, 1906, IX.
19 Il riferimento è all’edizione Fraunce 1906; il debito verso Pasqualigo è stato quindi 

riconosciuto e segnalato da Keller 1908.
20 Orr 1970, 27.



192   ·   ELENA SANTAGATA

evidente nella resa dello scambio tra Vi!oria e Fedele, in cui è conser-
vata l’immagine dell’anima che muore tra le lacrime dell’amante 
(Pasqualigo, Il Fedele, 1.5):

Vi!oria: Sarà possibile che questo ingrato di Fortunio non si mova a pietà 
del mio languire e non ritorni ad amarmi conoscendo che, senza la sua 
grazia, l’anima mia se ne va poco a poco esalando coi sospiri e distillando 
col pianto?
Fedele: Saranno questi mesti e dolorosi accenti, queste lacrime triste et 
amare e questi miei sospiri ardenti di così poco potere ch’essendo uditi e 
veduti da lei non stemperino almeno il ghiaccio che le cinge il cuore?

Fraunce riada!a lo scambio dialogico come segue (Fraunce, Victoria, 16):

V: Quis crederet tam ferreum fuisse Fortunium,
ut minime miserescat languentis Victoriae,
quum animam poene exhalauerim crebris suspiriis,
vel saltem extinxerim profusus lachrymis?
F: Tam parum poterint verba et voces querulae?
Tam nihil e$cient tristes, et acerbae lachrymae?
Tam nullius momenti erunt exhausta suspiria,
ut frigus illus nequeant, et gelu dissolvere,
quibus dura illius premuntur pectora?

L’impegno di Fraunce a elevare il de!ato rispe!o all’originale di 
Pasqualigo si può cogliere "n dall’inizio della commedia, in particolare 
nel modo in cui vengono rese le parole con cui Renato loda Fortunio 
per la sua incredibile bellezza (Pasqualigo, Il Fedele, 1.2):

Io ragionava meco stesso delle vostre venture, e pur hora considerando il 
merito delle vostre gran bellezze di tant’altre grazie, e virtù, che sono in 
noi, mi sono risoluto a credere che le Donne abbiano insino da ge!arsi 
dalle "nestre per amor vostro.

Nel testo latino, l’immagine delle donne pronte a “ge!arsi dalle 
"nestre” per amore è sublimata a!raverso l’utilizzo della metafora 
classica (Fraunce, Victoria, 7):

Cumque vultus venustatem video, et formae gratiam,
per mihi sane mirum illud videri solet,
quod tota Venus in uno sic includatur corpore.

La volontà di introdurre elementi del mondo antico tocca naturalmente 
anche l’ambientazione: alla stregua di alcune commedie di Petreius, 



IL TEATRO   ·   193

Fraunce trasferisce la vicenda dall’Italia contemporanea a un contesto 
classico inde"nito. Anche in questo caso, i nomi originali dei perso-
naggi sono modi"cati, mentre l’apparato sociale e culturale della com-
media viene parzialmente ride"nito: i servi e le cameriere del Fedele 
sono trasformati, per coerenza con il contesto, in schiavi e vengono 
inseriti alcuni riferimenti a costumi e storie della Roma antica.21

Pur essendo sostanzialmente aderente all’originale dal punto di vista 
della traduzione, Fraunce opera alcuni tagli e omissioni, accorciando 
complessivamente il testo e rendendolo più scorrevole. Non mancano 
poi le interpolazioni, tra le quali Renata Oggero22 segnala un episodio 
ispirato al Decameron (2.5), in cui Pyrgopolinices, Terrapontigonus, 
Onophrius e Frangipietra sono impegnati nella profanazione della 
tomba di un cardinale: la scena (3.8), oltre a testimoniare ancora una 
volta la fortuna dell’opera di Boccaccio quale ipotesto utile per rinno-
vare il genere comico, me!e in luce la volontà di Fraunce di mescidare il 
modello italiano rinascimentale con quello medievale, soprassedendo 
all’inevitabile cortocircuito tra l’ambientazione romana della scena e 
l’evento anacronistico. Fraunce, che probabilmente conosceva il testo 
originale della novella di Andreuccio da Perugia, la inserisce, tramite 
qualche vago ma interessante richiamo intertestuale, nel corpo della 
scena della profanazione (Fraunce, Victoria, 54):

Hoc est illud, ni fallor, monumentum, Terrapontigone.
Hic sepultus Cardinalis de Cusa iacet.
Habet digitum annulum, in capite mitram preciosissimam,
in corpore vestem plane regiam.

La scena sembra evocare proprio l’anello prezioso dell’arcivescovo 
Filippo Minutolo descri!o da Boccaccio (Dec. 3.8.259):

Era quel dì seppellito uno arcivescovo di Napoli, chiamato messer Filippo 
Minutolo, ed era stato seppellito con ricchissimi ornamenti e con un 
rubino in dito il quale valeva oltre cento "orini d’oro.

Un altro interessante esempio di traduzione latina di una commedia 
italiana prodo!o nella culla feconda dell’Università di Cambridge è 
rappresentato dall’anonima Laelia. L’unico manoscri!o in nostro 
possesso (ms. 838, conservato alla Lambeth Palace Library di Londra) 
tramanda la commedia insieme ad altre cinque opere, tra cui la tragedia 

21 Come osservato da Oggero 2006, 137.   22 Ibidem, 138.



194   ·   ELENA SANTAGATA

Roxana di William Alabaster, sulla quale si tornerà. L’occasione della 
messa in scena di Laelia, al Queen’s College nel 1595, fu probabilmente 
la celebrazione della consegna dei diplomi alla presenza del Conte di 
Essex Robert Devereux.23 Secondo le fonti, Laelia sarebbe una riscrit-
tura della commedia Gli ingannati, "ltrata tu!avia da un modello fran-
cese, Les abusez (1548) di Charles Estienne (1504-64), con il quale 
avrebbe maggiori punti di conta!o: per esempio, nella Laelia, come 
nell’originale francese, sono omessi il personaggio di Giglio e le tre 
scene correlate a tale personaggio, mentre sono presenti altri contenuti 
introdo!i da Estienne rispe!o al testo originale, compresi i nomi di al-
cuni personaggi.24 A tra!i è possibile apprezzare nel testo dell’anonimo 
una maggiore ricercatezza e abbondanza di de!agli: ad esempio, il servo 
Spela propone “di racchiuder tu!e le sciocchezze in un sacco” (Accade-
mici Intronati, Ingannati, 1.5.30), espressione fedelemente resa da 
Estienne con “fermer toutes les folies de ce monde en un sac” (Estienne, 
Les abusez, Dvir); nella Lelia, invece, la frase è ampli"cata con un più 
ampio corredo di termini: “omnes nugas, gerras, inania deliramenta, 
omnem stultitiam, fatuitatem, dementiam” (Anonimo, Laelia, 23).

Tra gli autori inglesi di latinizzazioni di testi teatrali merita una men-
zione anche Walter Hawkesworth (1573-1606), che nel 1599 me!e in 
scena al Trinity College di Cambridge la commedia Leander, basata 
sull’Ero"lomachia di Sforza Oddi,25 e nel 1603 Labyrinthus, ada!amento 
in senari irregolari della commedia in prosa La Cintia di Della Porta, 
poi pubblicata a Londra nel 1636. Susan Brock ha evidenziato come, su 
quarantanove scene che compongono Labyrinthus, vento!o siano or-
chestrate fedelmente su La Cintia, nove ne prendano solo spunto, quat-
tro siano rielaborazioni con elementi di traduzione, mentre il prologo e 
o!o scene risultino create ex novo da Hawkesworth.26 Per quanto 
concerne le modi"che ai nomi dei personaggi, Hawkesworth ne riscrive 
radicalmente due: Pedo"lo e Capitano. Pedo"lo, il vecchio personaggio 
de La Cintia, viene trasformato in un padre dal cara!ere permissivo 
chiamato Tiberio, la cui "gura ricalcherebbe quelle del Periplectomenus 
del Miles gloriosus e del tollerante Micio dell’Adelphoe. Capitano è il 

23 Moore Smith 1910, XIII.   24 Ibidem, XVI-XXI.
25 Per diverso tempo la critica ha ritenuto che la commedia fosse un ada!amento della 

Fantesca (1592) di Giamba!ista Della Porta, ma successivamente l’ipotesi è stata 
smentita a causa delle numerose discrepanze nella trama: cfr. Lothian 1930.

26 Brock 1988, 134.



IL TEATRO   ·   195

personaggio di Della Porta che subisce il mutamento più interessante: è 
riba!ezzato da Hawkesworth come Don Piedro Pacheco D’Alcantara e 
il suo cara!ere è modellato sul cavaliere ridicolo e picaresco di tradizione 
spagnola, costre!o a farsi soccorrere dal proprio servitore. Hawkes-
worth si ispira probabilmente a La vida de Lazarillo de Tormes (1554), 
nell’originale spagnolo o in traduzione, innestando sulla fonte italiana 
una nuova matrice comica ispanica. Come è stato osservato,27 in Laby-
rinthus, per consolare il servitore Grillus, che si trova forzatamente 
digiuno, Don Piedro gli propone il de!o popolare “longaeviores sunt 
multo qui parce, quam qui largiter edunt”, a cui Grillus risponde: “Tum 
pol ego sum immortalis qui nihil quicquam omnino edo” (Hawkes-
worth, Labyrinthus, 3.2.54-55); tale scambio di ba!ute sembra ricalcare 
quello tra Lazarillo, digiuno, e il suo signore (La vida de Lazarillo de 
Tormes, cit. in Brock 1988, 176):

Vivirás más y más sano – me respondió –. Porque, como decíamos hoy, no 
hay tal cosa en el mundo para vivir mucho que comer poco. – “Si por esa 
vía es – dije entre mí –, nunca yo moriré, que siempre he guardado esa 
regla por fuerza, y aun espero en mi desdicha atenella toda mi vida”.

3. La favola pastorale

Sui palcoscenici dei college di Cambridge e Oxford non vanno in scena 
soltanto ada!amenti e riscri!ure di commedie italiane, ma anche 
latinizzazioni più o meno fedeli di alcune favole pastorali, come Il penti-
mento amoroso (1576) di Luigi Groto (1541-85), l’Aminta (1580) di 
Torquato Tasso (1544-95), la Filli di Scirro (1607) di Guidubaldo 
Bonarelli (1563-1608) e Il Pastor "do (1590) di Ba!ista Guarini (1538-
1612).28 Tali testi mantengono una fruizione e una circolazione più 
marcatamente accademiche, seppur possano acquisire anche funzione 
encomiastica, come nel caso di Scyros di Samuel Brooke (1575-1631), 
rappresentata per la prima volta al Trinity College in occasione della 
visita a Cambridge, probabilmente il 3 marzo 1613, del principe Carlo, 
di sua sorella Elisabe!a e dell’Ele!ore Palatino Federico V: si tra!a di 
un ada!amento della Filli di Sciro, che riprende il "lo della storia di 
Bonarelli, riducendo però il cara!ere elegiaco del testo italiano e intro-
ducendo invece scene legate al mondo bucolico.29

27 Ibidem, 87.   28 Per i repertori, vd. supra, n. 17.   29 Norland 2013, 509.



196   ·   ELENA SANTAGATA

In virtù della loro natura amorosa e dell’accuratezza stilistica dei 
testi, le traduzioni di favole pastorali sono frequentemente utilizzate 
anche come doni nuziali: in questi casi è probabile che i testi teatrali 
non fossero rappresentati, ma venissero o%erti agli sposi in un’edizione 
a stampa particolarmente ricca e curata, oppure che fossero messi in 
scena solo dopo le nozze. Signi"cativo in proposito è il caso del Pastor 
"dus di Georg Valentin von Winther (1578-1623), traduzione della 
pastorale di Guarini realizzata nel 1607 in occasione delle nozze del 
duca Filippo II di Pomerania con So"a di Schleswig-Holstein-
Sonderburg. La scelta di una favola pastorale di stampo bucolico e 
amoroso per un epitalamio è motivata sia dall’esigenza di celebrare 
l’eros e la felicità, nobilitata dalla scelta di una versio latina, sia dall’alle-
goria cortigiana che essa veicola, “using its idealized depictions of rural 
life to re'ect the complexities of courtly society”.30

Anche nelle latinizzazioni di favole pastorali troviamo alcune modi-
"che sostanziali: proprio la "nalità encomiastica e la necessità di 
ada!are il testo originale a un nuovo contesto storico-geogra"co deter-
minano cambiamenti sostanziali nei nomi dei personaggi e nell’am-
bientazione delle scene: nel caso di Winther, ad esempio, i protagonisti 
riprendono modelli classici mentre la scena si svolge in Pomerania, sia 
come forma di omaggio agli sposi, sia per rendere più accessibile la 
pastorale in un contesto diverso da quello italiano.

Un altro caso signi"cativo è rappresentato dalla traduzione latina 
dell’Aminta realizzata nel 1616 da Andreas Hiltebrandt (1581-1637).31 
Originario di Ste!ino, in Pomerania, aveva studiato per diventare 
medico all’Università protestante di Wi!enberg e successivamente 
aveva seguito corsi di "loso"a e scienza medica all’Università di Lipsia. 
Per approfondire gli studi, Hiltebrandt compie un viaggio a!raverso 
l’Europa, "no in Italia, dove tocca alcune ci!à del Nord, oltre a Firenze 
e Roma, imparando l’italiano. Tornato a Ste!ino nel 1613 per esercitare 
la professione di medico, traduce in latino sia il tra!ato italiano sulla 
peste di Evangelista Qua!rami da Gubbio (1525-1602), Breve tra!ato 
intorno alla preservatione, et cura della peste (1586) – il suo Tractatus 
brevis de praeservatione et curatione pestis vede la luce a Lipsia nel 1618 –, 
sia l’Aminta, dimostrando indire!amente la du!ilità della lingua latina, 
ada!abile a due opere di natura estremamente di%erente.

30 Rallo 2024, 539.   31 Su cui cfr. Aurnhammer 1994.



IL TEATRO   ·   197

Nell’Aminta, pubblicata a Francoforte nel 1616 (Hiltebrandt, 
Aminta 1616), il senario giambico si ada!a con facilità ai versi tassiani, 
tu!avia il risultato "nale appare piu!osto monotono metricamente e 
non particolarmente riuscito dal punto di vista retorico; se, nel caso di 
Petreius, a fare le spese della rigidità del latino era la comicità di Ariosto, 
nel caso di Hiltebrand a venire meno è l’essenza stessa dello stile di 
Tasso. Nella riedizione del 1624 (Hiltebrandt, Aminta 1624), Hilte-
brandt aggiunge alla traduzione latina anche alcuni riassunti in tedesco, 
nella prospe!iva di una maggiore e$cacia della resa scenica: bisogna 
dunque presumere che il suo esperimento, a di%erenza di quelli visti 
precedentemente, avesse un respiro più ampio e non fosse riservato a 
un ristre!o pubblico di conoscitori del latino. I riassunti in tedesco dei 
cinque a!i, ciascuno composto da venti/ventiqua!ro versi, sono scri!i 
in quartine giambiche con rime a coppie. Il duplice passaggio, dalla 
forma italiana a quella latina e poi alla versione tedesca, può essere 
interpretato come un ripensamento da parte dell’autore, deluso dal 
tentativo umanistico di promuovere un ritorno al latino divenuto 
impraticabile per il genere e per il contesto.

4. La tragedia

Come già accennato, le latinizzazioni di testi tragici sono assai più rare: 
è probabile che la tragedia risultasse più di$coltosa e più dispendiosa 
dal punto di vista della messa in scena, nonché più ardua da recitare per 
giovani a!ori alle prese con l’apprendimento del latino. Il genere comico 
così come quello pastorale si prestavano inoltre meglio alle occasioni 
festive in cui le opere venivano allestite, come le pause natalizie o 
pasquali, i matrimoni e le celebrazioni dei laureati.

Un caso particolare è rappresentato dalla Tragedia intitolata Libero 
arbitrio di Francesco Negri da Bassano (1500-63), pubblicata in due 
edizioni in volgare nel 1546 e nel 1550 (Negri, Tragedia), e quindi tra-
do!a in latino dall’autore stesso e stampata nel 1559 (Negri, Liberum 
arbitrium). Si tra!a di un esempio peculiare perché, come è stato 
notato, “con bizzarro paradosso, la tragedia di Negri è in realtà una 
commedia”,32 dal momento che comici sono i personaggi e i toni dei 
dialoghi: ba!ute, scherzi e lunghi monologhi ne fanno un prodo!o 

32 Casalini & Salvarani 2014, 16.



198   ·   ELENA SANTAGATA

estraneo all’impianto tipico della tragedia. Oltretu!o, il testo ha un’im-
postazione dida!ico-allegorica, in quanto "nalizzato a veicolare i valori 
della Riforma abbracciata da Negri. Lo stesso cara!ere ha la latinizza-
zione: dedicata al nobile polacco Mikołaj Radziwiłł, ha l’obie!ivo di 
convertire i ca!olici e educare i protestanti già convertiti. L’autotradu-
zione assume così un valore speci"co: come evidente anche nelle tradu-
zioni, di parte ca!olica come riformata, di tante opere di cara!ere 
religioso e spirituale,33 il latino avrebbe permesso all’autore di di%on-
dere le proprie idee in un contesto europeo più ampio.

Diverso è invece il caso della Roxana di William Alabaster (1567-
1640), messa in scena al Trinity College negli anni Novanta del Cinque-
cento, fedele ada!amento della Dalida (1567) di Luigi Groto, libera-
mente tra!a a sua volta dal Tieste di Seneca. Roxana è conservata in 
cinque manoscri!i e in due versioni a stampa (1631 e 1632), nonché in 
un codice con traduzione inglese.34 Secondo Howard B. Norland,35 
Roxana potrebbe essere la prima tragedia latina in Inghilterra basata su 
un dramma italiano, anche se molte delle storie tragiche di area italo-
fona, che a%ondano le proprie radici anche nella produzione di Boccac-
cio, avevano fornito le trame per opere teatrali inglesi rappresentate nei 
teatri popolari.

Rappresentata un’unica volta, e dunque rimasta a livello di semplice 
esercizio erudito,36 Roxana si presenta come un rifacimento del modello 
italiano, che rispe!a però la stru!ura dell’opera originale: particolar-
mente interessanti sono i punti di discontinuità tra le scene 1.3 della 
Dalida e 1.4 della latinizzazione. Il dialogo tra Gelosia e Morte, trasfor-
mati in Suspicio e Mors da Alabaster, è introdo!o da Groto con un lungo 
monologo di Morte (Groto, Dalida, 25):

Gli occhi tuoi pronti, lacrimosi, ardenti,
le orecchie tue rizzate, il viso smorto,
le chiome inculte e sparse, la ghirlanda
di giacinto e di pin messasi sopra.
Il piè dubbioso e vario, il corpo macro,
il tremor, che ti ba!e i denti, e ’l pe!o,
cotesti drappi azurri, in cui t’avvolgi,

33 In proposito cfr. il capitolo di Rosamaria Laruccia in questo volume.
34 Il manoscri!o è stato trascri!o e pubblicato a cura di ▶ Su!on. Nell’introduzione, 

Su!on sostiene che il tradu!ore potrebbe essere lo stesso Alabaster.
35 Norland 2013, 495.   36 Hill 1953, 73.



IL TEATRO   ·   199

l’angue, che stringi ne la destra, e ’l vaso
che la sinistra tien, faran che tosto
l’accortissimo re ti riconosca.

Il testo di Alabaster non conserva la parte elegiaca, ma sintetizza la 
scena con un dialogo amebeo tra i due personaggi, forse per economiz-
zare il testo e renderlo più ada!o alla messa in scena in un contesto 
universitario (Alabaster, Roxana, 9).

Se sulle latinizzazioni di tragedie molto resta ancora da fare, e le 
indagini sui manoscri!i, da questo punto di vista, potranno senz’altro 
fornire nuovi materiali, la rilevanza delle traduzioni latine di commedie 
e favole pastorali italiane costituisce già un’implicita risposta alla 
domanda sulla fortuna del genere teatrale in latino tra il XV e il XVII 
secolo: in particolare, la quantità e qualità di commedie trado!e 
conferma che la s"da maggiore da parte di coloro che si cimentano 
nell’impresa è restituire un testo in grado di tenere insieme le cara!eri-
stiche dell’antica commedia classica con il riso proprio della modernità.





Tra!ati di archite!ura e di iconologia

Giacomo Ventura

1. Introduzione

Un percorso che voglia indagare le traduzioni latine di testi apparte-
nenti alla le!eratura tecnico-artistica non può che prendere le mosse 
dal De pictura (1435) e dagli Elementa picture (ca. 1435) di Leon Ba!i-
sta Alberti (1404-72), opere che, com’è noto, l’umanista redasse in due 
versioni, una in volgare e una in latino. Se per i più concisi Elementa 
Alberti stesso dichiarava di aver trado!o il tra!atello dal volgare, per il 
De pictura la questione della priorità di una lingua sull’altra è stata a 
lungo ogge!o di diba!ito, anche se precise analisi linguistico-
"lologiche condo!e da Lucia Bertolini sembrano confermare l’ipotesi 
di una originaria stesura in volgare.1

Il caso delle autotraduzioni albertiane evidenzia come la scelta di 
latinizzare un’opera tecnico-artistica non vada intesa unicamente in 
funzione della volontà di ampliare gli orizzonti dei potenziali le!ori, né 
sia animata esclusivamente dal desiderio di dare maggior lustro a un 
testo (i contenuti dei due tra!ati rimangono sostanzialmente gli stessi 
nelle due versioni), ma vada interpretata cogliendo l’intreccio di esi-
genze pragmatiche, commi!enze, opportunità culturali e contesti di 
ricezione (come ben dimostrano, ad esempio, i paratesti e i di%erenti 
registri retorici). Infa!i, per gli Elementa, Alberti dichiara che la solleci-
tazione alla traduzione era giunta dallo stesso dedicatario della versione 
latina, ossia Teodoro Gaza, nel caso del De pictura la decisione di realiz-
zare una latinizzazione potrebbe essere stata favorita sia da ragioni di 
commi!enza (a Giovan Francesco Gonzaga è indirizzata la versione 
latina, in sostituzione di Filippo Brunelleschi, dedicatario della versione 
volgare), sia dalla volontà di garantire all’opera maggiore autorevolezza 
in un contesto umanistico; decisione, questa, che ebbe successo, come 
conferma tanto la tradizione manoscri!a quanto la fortuna editoriale del 
De pictura latino, che portò per secoli all’oblio della versione originale.2

1 Bertolini 2000.   2 In proposito cfr. ancora Bertolini 2025, 333-40.



202   ·   GIACOMO VENTU#

Recentemente, sempre Bertolini ha richiamato l’a!enzione sulle 
traduzioni di alcune opere di Piero della Francesca (†1492): il De pro-
spectiva pingendi, di cui esiste una redazione sia in volgare, sia in latino, e 
il Libellus de quinque corporibus regularibus, conservato solo in latino ma 
probabilmente nato da una stesura in volgare oggi perduta. Analoga-
mente a quanto de!o per Alberti, le traduzioni in latino dei due tra!ati, 
da Piero commissionate e supervisionate, si rivelano parte di un pro-
ge!o culturale di di%usione dei contenuti dei suoi testi in ambienti dif-
ferenti.3 Tanto l’esempio di Alberti quanto quello di Piero della France-
sca dimostrano dunque come la scelta di tradurre dal volgare in latino, 
"n dal Qua!rocento, risponda alla “volontà di me!ere agli a!i” le 
novità e le conquiste culturali del tempo “nella lingua della memoria 
colle!iva del sapere che il latino ha rappresentato in un momento 
straordinario per la storia della cultura”.4

2. La fortuna latina dei tra!ati di archite!ura: 
Filarete, Barbaro, Serlio, Palladio

Tra Qua!ro e Cinquecento la nascita della tra!atistica d’archite!ura in 
volgare è legata profondamente anche alla riscoperta del De architectura 
di Vitruvio, unico tra!ato antico sull’argomento giunto "no a noi: il 
bisogno di rendere accessibile il sapere tecnico non solo agli umanisti 
che conoscevano il latino, ma anche agli archite!i, agli artisti e soprat-
tu!o ai nuovi commi!enti ci!adini e signorili, portò alla composizione 
di una nuova le!eratura tecnica che fu, in maniera sorprendentemente 
precoce – e peraltro in parallelo alla lunga stagione di versioni, rile!ure 
e riscri!ure vitruviane –, a sua volta ogge!o di traduzioni latine.5

2.1. La traduzione di Filarete di Antonio Bon"ni

La latinizzazione del Tra!ato di archite!ura di Antonio Averlino, de!o il 
Filarete (ca. 1400-69), per mano di Antonio Bon"ni (1427/34-1502) 
costituisce una testimonianza esemplare di come la commissione e la 

3 Ibidem, 341-44.   4 Ibidem, 346.
5 Come segnala Ma!eo Motolese (2011, 41), “le traduzioni [in latino] non riguardano 

solamente opere di primo piano […], ma anche testi di minore importanza”, come una 
raccolta di scri!i su tecniche artistiche e rice!e per colori conservata nel ms. lat. 6741 
della Bibliothèque nationale de France di Parigi (in proposito ibidem, 41-43).



T#&ATI DI ARCHITE&U# E DI ICONOLOGIA   ·   203

realizzazione di una traduzione latina abbiano contribuito a rinnovare 
la circolazione di un’opera, proprio mentre questa andava perdendo 
a!razione nella sua versione volgare. Se infa!i l’interesse verso un testo 
inevitabilmente datato agli occhi di umanisti, archite!i e tra!atisti già 
alla "ne del Qua!rocento e per tu!o il Cinquecento andava via via 
spegnendosi,6 a Budapest, alla corte di Ma!ia Corvino (†1490), il 
Tra!ato venne invece accolto con entusiasmo a!orno all’ultimo decen-
nio del XV secolo e andò incontro a una signi"cativa di%usione mano-
scri!a. Maria Beltramini ha ricostruito la storia, la tradizione e le carat-
teristiche di questa traduzione, nata da un fortissimo interesse di 
Corvino per il tra!ato, che lo spinse a commissionarne una versione 
latina da portare a termine in breve tempo – tra giugno e dicembre del 
1488 –, composta in un elegantissimo codice ritenuto uno dei capola-
vori delle o$cine librarie ungheresi.7 Il sovrano ungherese sembra 
essere stato animato dal desiderio di emulare Lorenzo il Magni"co nel 
ruolo di promotore del De re aedi"catoria albertiano, che proprio in 
quegli anni era arrivato a Buda in due preziosi esemplari; a ciò si 
aggiungeva la consapevolezza del ruolo fondamentale dell’archite!ura 
nella propria autocelebrazione politica, convinzione testimoniata anche 
dal Proemium dell’opera, in cui Bon"ni elogia l’inclinazione del re per la 
rinascita della prisca architectura e menziona le più importanti realizza-
zioni archite!oniche da lui volute (Bon"ni, Architectura, 3-7).

Bon"ni, giunto a Buda nell’entourage di Beatrice d’Aragona, si era già 
distinto come tradu!ore dal greco di Erodiano, Ermogene, A8onio e 
Filostrato, e riceve!e da Corvino anche il prestigioso incarico di scri-
vere l’opera storiogra"ca Rerum Ungaricarum decades che lo impegnò a 
lungo, oltre la morte del sovrano. Se Bon"ni era dunque a%ermato 
tradu!ore, del tu!o sui generis fu però la cura "lologica profusa nella 
sua traduzione del tra!ato, dal momento che sono riscontrabili diverse 
modi"che sostanziali rispe!o all’opera originale, tali da alterarne signi-
"cativamente la stru!ura. Nonostante Bon"ni si fosse con ogni proba-
bilità preparato studiando il lessico tecnico vitruviano al "ne di renderne 
al meglio le sezioni tecniche, “il Tra!ato […] ne uscì di fa!o profonda-
mente trasformato, perché il diverso medium linguistico esigeva una 

6 Si consideri che il tra!ato sarebbe approdato alla stampa nella sua versione originale 
solo nel 1972, per opera di Anna Maria Finoli e Liliana Grassi.

7 Beltramini 2000, VIII.



204   ·   GIACOMO VENTU#

parallela universalizzazione dei contenuti e una drastica selezione di 
quegli elementi accidentali e contingenti che costituivano in realtà uno 
dei tra!i essenziali dell’originale”.8 Quella di Bon"ni è dunque un’alte-
razione, se non addiri!ura una riscri!ura dell’opera di Filarete, che 
andò incontro tanto ad un signi"cativo ridimensionamento quantita-
tivo (la traduzione è lunga circa la metà dell’originale), quanto a diverse 
modi"che qualitative. L’azione del tradu!ore si orientò “verso la sinte-
tizzazione, se non verso l’eliminazione tout court, delle parti aneddoti-
che e degli inserti cronachistici del Tra!ato, evidentemente giudicati 
troppo connessi all’originale commi!enza sforzesca e riproponibili con 
di$coltà nel nuovo contesto”,9 cui si aggiunsero, qua e là, integrazioni e 
correzioni al de!ato "laretiano per mano del tradu!ore.

2.2. L’autotraduzione di Daniele Barbaro dei suoi Commentari e
le traduzioni serliane in latino tra la "ne Cinquecento e il Seicento

Se le vicende della traduzione latina del Tra!ato di Filarete possono 
sembrare un caso isolato, tanto per l’illustre commi!enza quanto per i 
propositi encomiastici ad essa so!esi, la storia delle versioni latine 
(parziali o integrali) dei Se!e libri dell’archite!ura di Sebastiano Serlio 
(ca. 1475-1554) perme!e di capire più chiaramente le motivazioni e gli 
intenti di chi, in epoca moderna, promosse la latinizzazione di un 
tra!ato di archite!ura. L’apparizione di queste traduzioni è legata tanto 
alla tradizione testuale estremamente complessa dell’opera serliana, i cui 
singoli libri uscirono a partire dal 1537 in varie ci!à e con cadenza irre-
golare, quanto alla sua vastissima ricezione, testimoniata da molteplici 
ristampe e traduzioni in tu!a Europa.10 Infa!i, parallelamente alle pro-
gressive aggiunte al corpus dei Libri serliani, si produssero numerose ri-
stampe e si a$ancarono varie traduzioni (o meglio traduzioni di parti del 
tra!ato), tra le quali si annoverano anche due traduzioni latine, uscite ri-
spe!ivamente a Venezia (1569) e a Francoforte (1575). D’altronde Serlio 
stesso aveva previsto la possibilità di una traduzione latina della propria 
opera: lo dimostra la richiesta del privilegio di stampa nel 1537, in 
occasione della pubblicazione del Libro IV, che menziona una versione 
latina “per farne partecipe a più nationi” (cit. in Morresi 2004a, 254).

8 Ibidem.   9 Ibidem, XII.
10 Vène 2007, in particolare 11-40 per un quadro esaustivo sulla tradizione dell’opera 

serliana. Cfr. anche il ricco volume di Deswarte-Rosa 2004.



T#&ATI DI ARCHITE&U# E DI ICONOLOGIA   ·   205

La stessa motivazione, che sembra forse indicare almeno un’aspira-
zione – se non un proge!o – in nuce, da parte di Serlio, viene esplicitata 
anche dallo stampatore veneziano Francesco de’ Franceschi, editore 
della prima traduzione latina dei libri serliani nel 1569. Per compren-
dere come nacque tale latinizzazione bisogna ricordare che due anni 
prima, ossia nel 1567, de’ Franceschi aveva pubblicato l’edizione 
ampliata dei Commentari a Vitruvio di Daniele Barbaro (1514-70), la 
cui editio princeps era uscita nel 1556 per i tipi di Francesco Marcolini 
(Barbaro, I dieci libri dell’archite!ura). Di tale commento de’ Franceschi 
aveva stampato contemporaneamente un’edizione in volgare (Barbaro, 
I dieci libri dell’archite!ura ampliati) e una in latino (Barbaro, De archi-
tectura libri X), quasi a volere interce!are due pubblici distinti, quello 
peninsulare e quello europeo.11 Un’indicazione che appare del resto 
confermata anche da un documento dell’Archivio di Stato di Venezia: 
“infa!i il 30 giugno 1556 Francesco Marcolini aveva chiesto licenza al 
Consiglio dei Dieci di pubblicare sia la traduzione volgare ‘et simil-
mente il comento latino supra il di!o authore’”.12 Barbaro sembra 
dunque pienamente consapevole che una traduzione latina del suo 
commento – peraltro aggiornato – ne avrebbe permesso una più facile 
circolazione europea;13 ed è del resto noto che i suoi propositi o!en-
nero un certo riscontro, se è vero cha la sua opera fu fondamentale 
tanto per gli studi su Vitruvio quanto per la storia dell’archite!ura 
cinquecentesca italiana ed europea. Se con l’edizione del 1556 (con 
traduzione italiana del testo vitruviano e commento in volgare, dedicata 
al cardinale Ippolito d’Este) Barbaro si era rivolto a un pubblico sostan-
zialmente italiano, con le due nuove edizioni del 1567 si apriva a una 
platea più ampia, poiché venivano proposti, da un lato, una nuova 
traduzione italiana con un diverso commento in volgare, dall’altro, il 
testo originale latino con un commento nella stessa lingua, dedicati al 
cardinale Antoine Perrenot de Granvelle. Come osservato da Emanuela 
Morresi, già sul fronte del commento in volgare, dalla prima edizione 
del 1556 alle due del 1567 scompaiono molti riferimenti a Venezia e 
alle sue vicende archite!oniche, segno di una crescente a!enzione a un 
pubblico europeo.14 Secondo Francesco P. Di Teodoro le edizioni del 

11 Di Teodoro 2012, 221; cfr. anche Morresi 1987, XLI-XLVIII.
12 Di Teodoro 2012, 221.
13 Morresi 1987, XLI; Morresi 2004a, 254.   14 Morresi 1987, XL-XLI



206   ·   GIACOMO VENTU#

1567 – volgare e latina – costituiscono un caso notevole di riscri!ura e 
di autotraduzione, in quanto entrambe sono intese non come opera-
zione passiva ma come rielaborazione creativa: se infa!i il commento 
del 1567 in volgare di%erisce già da quello del 1556, il commento latino 
non si con"gura come semplice traduzione di uno dei due testi ma 
costituisce un’opera parallela, certamente con elementi comuni, ma 
dotata di una propria autonomia.15

Il volume veneziano della traduzione del tra!ato serliano (Saraceni, 
De architectura libri V) nasce in maniera simile rispe!o alla traduzione 
vitruviana con il commento di Barbaro.16 Infa!i, a tre anni di distanza 
dalla stampa, nel formato in quarto, dei Libri I-V e del Libro extraordina-
rio,17 esce dalla bo!ega di de’ Franceschi un’edizione contenente la 
traduzione latina dei Libri serliani, in folio, realizzata da Giovanni Carlo 
Saraceni (XVI sec.), che aveva già trado!o in latino, nel 1564 e sempre 
per de’ Franceschi, i Dialoghi d’Amore di Leone Ebreo (1535).18 La 
latinizzazione dell’opera archite!onica è introdo!a da una dedica a 
Giovanni Dol"n, vescovo di Torcello, a cui segue un primo prezioso 
ritra!o biogra"co di Serlio, con una breve descrizione del suo aspe!o 
"sico e del suo cara!ere, nonché indicazioni circa i suoi maestri, amici e 
prote!ori: seppur esse siano presenti anche nei paratesti delle stampe 
precedenti, non si può escludere che Saraceni, nato come Serlio a Bolo-
gna, disponesse di informazioni dire!e sul suo conci!adino. Dalla 
dedicatoria Dol"n appare essere il promotore della traduzione, anche se 
– stando alle testimonianze di Francesco Sansovino e di Vincenzo 
Scamozzi – il prelato, che aveva raccolto una biblioteca sorprendente, 
paragonabile a quella di Daniele Barbaro, non sembra aver mai avuto un 
interesse particolare per l’archite!ura.19 In ogni caso, quale sia stato 
l’interesse di Dol"n, lo scopo a cui mira la traduzione di Saraceni è chia-
ramente analogo a quello che anima la traduzione in latino dei Com-
mentari di Daniele Barbaro, ossia promuovere una di%usione dell’opera 
presso un pubblico europeo; e non pare un caso che ciò avvenga a 
Venezia, centro della stampa tradizionalmente rivolto ai centri dell’Eu-
ropa continentale. L’uscita contemporanea dei libri di Serlio in edizioni 

15 Di Teodoro 2012, 221-31.
16 Morresi 2004a, 254-55; cfr. anche Vène 2007, 114-16.
17 Morresi 2004b; Vène 2007, 108-11.
18 In proposito cfr. il capitolo di Ilenia Viola sulla #loso#a in questo volume.
19 Morresi 2004a, 254.



T#&ATI DI ARCHITE&U# E DI ICONOLOGIA   ·   207

italiane e latine, presso lo stesso editore, con due diversi formati, rap-
presenta per Morresi, analogamente al secondo commento di Barbaro, 
la prova che i due volumi si rivolgono a due pubblici di%erenti: da un 
lato agli archite!i, cui era destinata l’edizione più economica in italiano 
(in quarto), dall’altro a ra$nati umanisti, cui è indirizzata la traduzione 
latina più ri"nita (in folio), decisamente più ariosa e meglio bilanciata 
nel rapporto tra testo e immagine. Del tu!o evidente rimane comunque 
la volontà di interce!are un pubblico europeo, come emerge dai parate-
sti: se la prima fonte della traduzione è l’edizione del 1566, Saraceni 
sceglie di recuperare le edizioni veneziane di Melchiorre Sessa uscite 
nel 1551 per ricavare gran parte delle dediche originali a sovrani italiani 
ed europei che erano state escluse dall’edizione precedente. È poi da 
rilevare che la traduzione di Saraceni, rispondendo ai criteri di ampli"-
cazione retorica, ha un e%e!o deformante rispe!o alla concisa prosa 
serliana, cara!erizzata invece da frasi semplici e brevi, senza contare che 
il tradu!ore aggiunge deliberatamente – evitando di segnalare il 
proprio intervento – considerazioni e ri'essioni assenti nel de!ato 
originale.20

L’edizione del 1569 contiene la traduzione dei primi cinque Libri 
(Serlio, Libri V) e del Libro extraordinario (Serlio, Libro extraordinario) 
e, dunque, considerazioni a parte devono essere fa!e sulla traduzione 
del Libro VII (Serlio, Il se!imo libro d’archite!ura), pubblicata a Franco-
forte nel 1575 ad opera di Jacopo Strada (1507-88),21 personaggio 
multiforme (editore, antiquario, archite!o, numismatico), la cui 
esistenza si intreccia stre!amente alla biogra"a di Serlio ai tempi del 
suo primo soggiorno a Lione, avvenuto nel 1550, già anziano e in 
di$coltà economiche. A documentarlo è l’epistola dedicatoria del Libro 
VII "rmata dallo stesso Strada, che ne curò anche la pubblicazione in 
italiano, in un’edizione bilingue in folio.22 Strada, che soggiornò a Lione 
tra il 1550 e il 1553, entrò in conta!o con Serlio e acquistò da lui un 
vasto corpus di materiali inediti, tra cui manoscri!i, disegni, tavole 
incise (forse su legno), relativi a tra!ati archite!onici che il bolognese 

20 Ibidem.
21 Su Strada cfr. Jansen 2019 e Ma!ei 2019. Per l’a!ività di editore, cfr. anche Deswar-

te-Rosa 2004, 177-223.
22 Sulla storia di questo libro, Jansen 1989, 207-15; Véne 2007, 119-220; Jansen 2019, 

vol. 1, 107.



208   ·   GIACOMO VENTU#

non era riuscito a pubblicare.23 È ragionevole pensare che Serlio, ormai 
anziano e consapevole di non riuscire a stampare i suoi testi, con"dasse 
che Strada si assumesse, prima o poi, l’onere di farlo: questi mantenne 
almeno in parte l’impegno, ma i tempi di pubblicazione non furono 
brevi, se è vero che soltanto nel 1575 apparve a stampa il Libro VII con 
un lungo ritardo – a distanza di venticinque anni dall’incontro con 
Serlio – dovuto probabilmente agli incarichi come archite!o imperiale 
nel fra!empo o!enuti da Strada presso la corte di Vienna. Solo negli 
anni Se!anta del Cinquecento Strada ritornò a proge!are edizioni con 
il sostegno dell’imperatore Massimiliano II, ed è probabile che sia stato 
spinto a pubblicare il Libro VII di Serlio in seguito all’uscita, nel 1570, 
dei Qua!ro libri dell’archite!ura di Andrea Palladio (1508-80).24 La 
storia dell’edizione del Libro VII, così come quella della sua traduzione 
latina, è ricostruibile grazie a una le!era di O!avio Strada al padre, 
datata dicembre 1574. Jacopo aveva incaricato il "glio di seguire da 
vicino il lavoro dell’editore Andreas Wechel a Francoforte, curandone 
sia il contenuto sia la forma, ma, nonostante questo, si dichiarò insoddi-
sfa!o: criticò cara!eri tipogra"ci, qualità di stampa e carta, e lamentò i 
molti refusi sfuggiti alla revisione dell’umanista Mino Celsi. La scelta di 
un’edizione bilingue mirava a raggiungere un pubblico europeo, 
seguendo la strada già aperta dalle precedenti traduzioni serliane e 
pensando forse anche a una versione tedesca, da a$dare a un sacerdote 
di Francoforte. Strada aveva in animo di pubblicare anche la Castrame-
tatione dei Romani, destinata a diventare il Libro VIII, in edizione bilin-
gue italiano-latino – con traduzione a$data a Giovanni Bernardino 
Bonifacio (1517-97), che potrebbe aver trado!o anche il Libro VII, 
stampato tu!avia senza indicazione del tradu!ore –, ma il proge!o non 
andò mai in porto.25

Le traduzioni da Serlio in varie lingue proseguiranno ininterro!a-
mente tra XVI e XVII secolo, ma bisognerà a!endere il 1663 per imbat-
tersi in una traduzione latina: un’edizione secentesca in folio (Saraceni, 
Archite!ura), pubblicata a Venezia per gli editori Combi e La Noù 
(nello stesso anno ne uscì un’altra emissione per i tipi di Giacomo 
Hertz), curata da Sallustio Piobbici, "gura specializzata nella riedizione 
di antichi testi di archite!ura o archeologia.26 L’edizione presenta 

23 Jansen, 2019, vol. 1, 149-56.   24 Jansen 1989, vol. 1, 212.
25 Ibidem.   26 Vène 2007, 147-49.



T#&ATI DI ARCHITE&U# E DI ICONOLOGIA   ·   209

a$ancati il testo italiano e quello latino: il primo è tra!o dalle edizioni 
de’ Franceschi e la traduzione – pur rielaborata con alcune sempli"ca-
zioni – è quella di Saraceni. Tu!a l’edizione risulta dunque un aggiorna-
mento, non senza qualche libertà, di quelle cinquecentesche apparse 
circa un secolo prima: il volume riporta infa!i il testo e la traduzione 
dei Libri I-V e del Libro extraordinario, ed è dunque assente il Libro VII 
(forse per ragioni di formato).

2.3. Tradurre le Antichità di Palladio tra Roma e Oxford 
(con una nota sulla traduzione delle Antichità di Roma di Lucio Fauno)

Se le traduzioni latine dei Libri di Serlio ri'e!ono in qualche modo il 
percorso della sua straordinaria fortuna dall’Italia all’Europa e, negli 
intenti dei loro autori, è ben visibile la volontà di guardare a un vasto 
orizzonte di ricezione, le versioni latine delle Antichità di Roma di 
Andrea Palladio sembrano rivolte a un pubblico di le!ori decisamente 
più ristre!o. Com’è noto, l’Antichità di Roma – la prima opera pubbli-
cata da Palladio, uscita nel 1554 (a Roma e a Venezia) e fru!o del suo 
ultimo soggiorno romano in compagnia di Daniele Barbaro e altri 
gentiluomini veneziani – nacque come lavoro preliminare al più ambi-
zioso proge!o di pubblicazione dell’edizione di Vitruvio curata da 
Barbaro e illustrata proprio da Palladio due anni dopo, nel 1556. Tu!a-
via, secondo Margaret Daly Davies, il tra!ato sarebbe originato non da 
uno studio dire!o delle rovine, ma dall’a!enta le!ura e dallo studio di 
varie opere che circolavano negli ambienti romani della corte farne-
siana in quegli anni: si tra!erebbe dunque di un testo costruito, di fa!o, 
in biblioteca, con competenze estranee alla formazione di Palladio.27 
L’autore – Palladio o chi per lui, come vedremo – doveva aver frequen-
tato riunioni antiquarie a Roma e doveva aver conosciuto opere come 
Le antichità di Roma di Lucio Fauno (1548) e altri fonti (in traduzione), 
ossia la Roma instaurata di Biondo Flavio (nella traduzione di Fauno, 
1542) e la sua Roma triumphans (ancora nella versione di Fauno, 1544), 
le Antiquitates urbis di Andrea Fulvio (trado!e da Paolo Del Rosso, 
1543) e la Topographia urbis Romae di Bartolomeo Marliani (trado!a 
da Ercole Barbarasa, 1548), tra!ati compendiati, rimaneggiati o 
ritrascri!i parola per parola e rifusi nell’opera pseudo-palladiana. Già 

27 Daly Davies 2007.



210   ·   GIACOMO VENTU#

Pirro Ligorio (1512/13-83) aveva avanzato l’ipotesi che so!o i nomi di 
Lucio Fauno, Lucio Mauro e Andrea Palladio si celasse Giovanni Tarca-
gnota (1490-1566), che avrebbe scri!o so!o pseudonimo e, forse per 
conto dello stesso Palladio, per ra%orzarne la reputazione e legi!imarne 
il ruolo non solo di costru!ore, ma anche di uomo di le!ere e studioso 
dell’antico.28 Al di là delle questioni a!ributive, le Antichità di Roma, 
apparse a nome di Lucio Fauno a Venezia per Michele Tramezzino nel 
1548, ma composte nell’ambito della corte farnesiana, andarono incon-
tro ad una precocissima traduzione latina, pubblicata l’anno successivo 
e dedicata al nipote del papa, Alessandro Farnese il Giovane (Fauno, De 
antiquitatibus urbis Romae); da questa dedica apprendiamo che la tradu-
zione fu approntata da Tramezzino stesso con l’esplicito proposito di 
rendere l’opera fruibile a un ampio pubblico. La traduzione delle 
Antichità di Lucio Fauno sembra dunque con"gurarsi come la prima 
versione latina, approdata a stampa, di un tra!ato di antichità: una 
scelta motivata da propositi e ragioni che permarranno e animeranno 
analoghe intraprese editoriali nei decenni successivi.

Chiunque ne sia l’autore, anche le Antichità di Roma a!ribuite a 
Palladio ebbero un grande successo: accanto alla princeps romana, uscì 
subito un’edizione veneziana, e nei secoli successivi l’opera venne ri-
stampata più di cinquanta volte, diventando una guida imprescindibile 
per i viaggiatori colti "no al XVIII secolo.29 La traduzione latina del 
romano Giovanni Lupardi (XVI-XVII sec.), uscita a Roma nel 1618, 
rappresenta un ulteriore tassello di questa lunga stagione di ricezione. 
Lupardi, tradu!ore e curatore romano legato alla Tipogra"a della 
Camera Apostolica, appare una "gura colta ma non particolarmente 
ra$nata, formatasi secondo i canoni culturali del primo Seicento: 
sebbene manchino notizie biogra"che signi"cative, un suo volume, 
stampato a Roma nel 1613 con il titolo Breve tra!ato de’ generi de’ nomi, 
contribuisce a delinearne con maggiore chiarezza il pro"lo di pedagogo 
e grammatico. Le Antiquitates, in o!avo, apparse a spese di Girolamo 
Bona, risultano sostanzialmente bipartite: la prima sezione ospita, so!o 
il titolo Mirabilia urbis Romae (Lupardi, Mirabilia) e senza indicazione 
dell’autore, una traduzione, sempre di Lupardi, della palladiana Descri-

28 Daly Davies 2008; Tallini 2020.
29 Fondamentale, a questo proposito, lo studio di Ferrari 1976, 475-557, da cui si 

ricavano le successive informazioni.



T#&ATI DI ARCHITE&U# E DI ICONOLOGIA   ·   211

zione delle chiese di Roma (Palladio, Descritione) – ma in una sua ver-
sione fortemente rimaneggiata, ricavata probabilmente da un’edizione 
del 1574, in cui il testo in volgare, adespoto, è indicato come Cose mera-
vigliose di Roma antica; la seconda sezione contiene invece la traduzione 
delle Antichità (Palladio, Antichità), pur condo!a “con non pochi 
arbitrari interventi, o liberi incrementi alla sua stesura originale”,30 come 
evidente anche nei Mirabilia (Lupardi, Antiquitates). Fin dal titolo 
appare chiaro l’intento del tradu!ore di orientare la fruizione dell’opera 
verso un pubblico speci"co a!raverso l’adozione di un lessico classiciz-
zante capace di a!irare vari le!ori interessati al mondo antiquario 
romano: non si tra!a, dunque, di una semplice traduzione, quanto di 
un intervento profondo e invasivo sull’opera, "nalizzato a renderla 
conforme al gusto, alle esigenze dida!iche e alla visione antiquaria del 
primo Seicento romano. Lontano da qualsivoglia preoccupazione 
"lologica, Lupardi ada!a la guida agli ambienti colti ma non eruditi 
della Curia e del clero romano in formazione, a!ualizzandola secondo la 
mentalità e le conoscenze dell’epoca. Proprio per le signi"cative altera-
zioni del de!ato palladiano è di$cile riconoscere quale edizione delle 
Antichità Lupardi abbia avuto come modello e, dunque, capire quali 
modi"che, omissioni, aggiunte siano fru!o del tradu!ore, o siano 
invece ispirate dalla tradizione di progressivo aggiornamento cui è 
so!oposta la Descrizione; se alcuni interventi sul testo sono minimi, 
altri invece ri'e!ono l’erudizione del tradu!ore, come l’inserimento 
arbitrario di citazioni poetiche o di notizie antiquarie più recenti, tra!e 
da fonti posteriori a Palladio e riconducibili "no al ponti"cato di Paolo 
V, quasi a voler aggiornare il testo alle novità del tardo Cinquecento e 
primo Seicento.31

È all’interno di un volume in o!avo, con testo italiano a fronte, che, 
nel dicembre del 1709, viene pubblicata a Oxford, dalla tipogra"a 
universitaria, una seconda traduzione latina delle Antichità di Roma 
(Fairfax, Antiquitates urbis Romae), patrocinata dal decano del college di 
Christ Church Henry Aldrich (1647-1710), classicista e celebre archi-
te!o, ma anche musicologo e biblio"lo.32 La traduzione si inserisce in 
una tradizione consolidata a Christ Church: il decano sceglieva 
un’opera da far tradurre a uno studente e la o%riva come dono di "ne 

30 Ibidem, 510.   31 Ibidem, 519-24.
32 Anche in relazione alla traduzione cfr. Hart 2013.



212   ·   GIACOMO VENTU#

anno a colleghi e allievi. Avviata da John Fell (1625-86) e continuata da 
Aldrich dal 1689, questa usanza ri'e!e l’interesse del college per gli 
studi classici ed eruditi tra Seicento e Se!ecento. Il libro non riporta i 
nomi dello studente né di Aldrich, secondo l’anonimato tipico delle 
edizioni natalizie, ma l’a!ribuzione a Charles Brandon Fairfax (1684-
1723), futuro decano di Down, è confermata dall’antiquario )omas 
Hearne (1678-1735) nel suo diario.33 Entrato a Christ Church nel 1702 
e laureatosi nel 1709, anno della pubblicazione, Fairfax maturò la sua 
esperienza di tradu!ore anche grazie al rapporto con Aldrich, e nel 
1711 pubblicò traduzioni di Platone, Senofonte, Plutarco e Luciano. La 
prefazione latina all’edizione delle Antiquitates, con traduzione a fronte, 
precisa che il testo si basa su varie edizioni italiane (1575, 1596, 1610), 
ma non sulla princeps, e che fu realizzato con l’assistenza dire!a di 
Aldrich. Questa versione oxoniense, fedele all’originale, aveva probabil-
mente anche una funzione pratica: in un college frequentato da giovani 
aristocratici pronti ad intraprendere il Grand Tour, Aldrich sperava che 
la guida di Palladio trado!a da Fairfax, seppur già superata da testi più 
aggiornati, potesse accompagnarli nei loro viaggi a Roma.

3. La “le!eratura delle immagini” in traduzione latina: 
Simeoni, Cartari, Paleo!i, Picinelli, Scarla!ini

Come si è visto per i tra!ati di archite!ura, la traduzione dal volgare in 
latino, lungi dall’essere un mero passaggio linguistico, si con"gura come 
un’operazione culturale complessa che proie!a il testo oltre i con"ni 
nazionali, rendendolo accessibile a una comunità di le!ori più ampia 
per origine e formazione. Questo risulta ancora più evidente nelle 
traduzioni latine della cosidde!a “le!eratura delle immagini”, che 
comprende tra!ati iconologici di vario tipo (emblemi, imprese, mitolo-
gia, iconologia) e ri'e!e sia l’interesse dei centri culturali europei per 
questi generi, sia l’importanza della dimensione simbolica nella forma-
zione del le!ore moderno.34

33 Hearne, Remarks and Collections, vol. 2, 268 e vol. 8, 103.
34 Per la de#nizione di “le!eratura delle immagini” cfr. Savarese & Gare' 1980; in 

proposito si veda anche il sempre classico Praz 1964.



T#&ATI DI ARCHITE&U# E DI ICONOLOGIA   ·   213

3.1. Una traduzione latina… dal #ancese: 
il caso delle Imprese heroiche et morali di Simeoni

Per quanto ‘eccentrica’, la versione latina delle Le imprese heroiche et 
morali di Gabriele Simeoni (n. 1509) ha il primato su tu!e le altre 
traduzioni di opere ‘iconologiche’ prodo!e in Italia. L’opera, edita nel 
1559 a Lione presso Guillaume Rouillé, in versione italiana e francese, 
appare in latino, trado!a da un certo Johannes Gubernator (XVI sec.) e 
dedicata a Charles de Berlaymont, dopo soli tre anni, nel 1562 ad 
Anversa, per i tipi di Christophe Plantin (Gubernator, Heroica et sym-
bola), per essere poi variamente ristampata (1563, 1567, 1583, 1593, 
1600). Il caso di studio è tu!avia ‘eccentrico’, in quanto, "n dal titolo 
del volume, la traduzione latina è indicata come condo!a a partire dalla 
traduzione francese realizzata dallo stesso Simeoni e non dall’originale 
italiano; inoltre, la traduzione latina delle Imprese heroiche fu pubblicata, 
vivente l’autore, con il titolo di Symbola, insieme alla latinizzazione 
delle Devises héroïques di Claude Paradin (1510-73). Per conto di 
Rouillé, Simeoni curò ancora l’edizione illustrata delle Imprese di Paolo 
Giovio (1483-1552), che uscì lo stesso anno della sua opera. Anche da 
questi dati è evidente che, con le sue Imprese heroiche, Simeoni si inserì 
nel fortunato "lone gioviano, pur di%erenziandosi dal predecessore per 
la scelta di un orientamento più ‘eroico’ e ‘morale’ rispe!o ai tradizio-
nali ambiti ‘militari’ e ‘amorosi’, associandosi dunque idealmente e 
bibliogra"camente all’opera di Paradin.

L’autotraduzione francese delle Imprese si rivela una sapiente opera-
zione di mediazione culturale: come è stato rilevato da Monica Barsi,35 
Simeoni ada!ò infa!i l’opera al gusto e alle convenzioni del pubblico 
transalpino: se, da un lato, in alcuni passaggi della versione francese, 
Simeoni sempli"ca espressioni complesse e formule retoriche tipica-
mente italiane e a!enua le espressioni più critiche o troppo speci"che 
della versione originale, dall’altro l’operazione di traduzione-revisione 
coinvolge anche la forma del testo, a partire dal titolo. La raccolta in 
francese è infa!i signi"cativamente intitolata Devises ou emblèmes héroï-
ques et morales, a testimonianza della volontà di inserirsi nella più ampia 
tradizione della le!eratura europea sugli emblemi; e la stessa tendenza 
si riscontra anche nell’anonima traduzione latina, che sfru!a la 'uidità 
dei con"ni tra impresa ed emblema e si cara!erizza per la scelta di un 
titolo più generico, ma di gusto sapienziale, come Symbola.

35 Barsi 2018.



214   ·   GIACOMO VENTU#

3.2. Le Imagini di Vincenzo Cartari in latino

Il primo testo iconologico ad essere trado!o dire!amente dall’italiano 
in latino è Le imagini de i dei de gli antichi di Vincenzo Cartari (1531-
69).36 Com’è noto, il volume uscì per la prima volta a Venezia da France-
sco Marcolini nel 1556 e conobbe una straordinaria fortuna editoriale: 
nel 1571 venne ristampato con un corredo illustrativo e apparve poi in 
almeno quindici edizioni "no al 1615. La traduzione in latino sancisce 
non soltanto il successo dell’autore e della sua proposta esegetica del 
mito antico, ma anticipa il modo in cui la le!eratura iconologica 
sarebbe stata intesa tra XVI e XVII secolo, vale a dire come strumento di 
mediazione culturale e visiva tra le élites europee e, dunque, come ricco 
bacino di suggestioni mitologiche per un vasto pubblico di pi!ori, poeti 
e scultori. La versione latina delle Imagini appare a Lione nel 1581 (Ver-
dier, Imagines deorum), in quarto, pubblicata in due diverse emissioni 
per gli stessi editori (Barthélemy Honorat e Estienne Michel), ad opera 
di Antoine du Verdier (1544-1600) – scri!ore e bibliografo, ma anche 
consigliere del re di Francia e controllore generale delle "nanze della 
ci!à di Lione –, nello stesso anno in cui esce la sua traduzione francese 
(Verdier, Les images des dieux des anciens, sempre in due emissioni).

Non c’è da stupirsi, considerata la straordinaria fortuna dell’opera in 
Europa, che la versione latina di du Verdier "nisca per diventare la forma 
con cui l’opera di Cartari venne di%usa per più di un secolo (subendo 
anche particolari alterazioni rispe!o al testo originale, come testimo-
niano le ristampe apparse a Rothenburg ob der Tauber nel 1683 col ti-
tolo Pantheon antiquorum, e a Francoforte e Magonza nel 1687). Ancora 
una volta è nella dedica dell’opera (a Henri de Mesmes) che possiamo 
comprendere le ragioni che animarono il tradu!ore nella sua impresa: du 
Verdier sembra essere motivato dalla possibilità di estendere la fruibilità 
del testo a un pubblico più vasto, non limitato ai le!ori del volgare ita-
liano, favorendo dunque la le!ura di eruditi, artisti e poeti di tu!a Euro-
pa; l’intento tu!avia non è quello di esaltare la religione pagana, bensì di 
o%rire un repertorio utile, sopra!u!o per pi!ori e poeti moderni (gli 
stessi propositi espressi già da Marcolini, il primo editore italiano 
dell’opera). Oltre alla funzione divulgativa, la dedica contiene anche una 
ri'essione sul metodo di traduzione ado!ato: du Verdier dichiara infa!i 

36 Cfr. almeno Ma$ei 2013.



T#&ATI DI ARCHITE&U# E DI ICONOLOGIA   ·   215

di non aver trado!o parola per parola, ma di aver privilegiato il senso 
complessivo del de!ato di Cartari (Verdier, Imagines deorum, 3v).37

3.3. La traduzione latina del Discorso intorno alle immagini sacre
e profane di Gabriele Paleo!i

Il Discorso intorno alle immagini sacre e profane di Gabriele Paleo!i 
(1522-97) è stampato originariamente a Bologna, per i tipi di Alessan-
dro Benacci, nel 1582 (Paleo!i, Discorso), anche se gli studi di Paolo 
Prodi hanno dimostrato che il tra!ato non era pensato per la divulga-
zione:38 l’opera circolava infa!i tra un numero ristre!o di cardinali, 
vescovi, studiosi e artisti, un riserbo che rispecchiava la prudenza di 
Paleo!i, che non intendeva presentare le sue proposte in materia di arte 
sacra come una normativa vincolante anche al di fuori della sua diocesi, 
specie in ambienti romani potenzialmente ostili. Nonostante tali 
premure, il tra!ato andò incontro a una signi"cativa fortuna europea, 
favorita proprio dalla sua traduzione latina, apparsa ad Ingolstadt per i 
tipi di David Sartorius nel 1594 (in quarto), con il titolo De imaginibus 
sacris et profanis. Alla luce delle considerazioni di Paleo!i, non 
sorprende che le sole parti dell’opera escluse dalla traduzione siano il 
Proemio e gli Avvertimenti, ossia le sezioni in cui, oltre a presentare il 
testo, si so!olineava che il tra!ato era dire!o unicamente ai fedeli bolo-
gnesi. La versione latina rappresenta un punto di svolta cruciale: men-
tre l’edizione volgare era stata pensata da Paleo!i per raggiungere un 
pubblico sostanzialmente non specialista e legato appunto alla ci!à di 
Bologna – in contrasto con il parere di studiosi come Ulisse Aldrovandi, 
che avrebbe preferito una versione latina sin da subito39 –, la traduzione 
del 1594 si rivolge invece a un pubblico più colto e, sostanzialmente, 
europeo.

La latinizzazione fu realizzata probabilmente da Agostino Bruni 
(XVI sec.), poi anche biografo dell’autore, so!o la stre!a supervisione 
dello stesso Paleo!i, che garantì la fedeltà al testo originale: non vi sono 
modi"che sostanziali, ma solo lievi ada!amenti riguardanti lo stile e le 

37 Per questa traduzione latina cfr. Lucioli 2023a.
38 Prodi avverte infa!i che in tu!i gli esemplari della princeps da lui consultati si legge 

sempre una nota che invita i le!ori a inviare eventuali osservazioni solo al mi!ente del 
libro, scoraggiandone una di$usione più ampia: Prodi 1990, IX-XIII.

39 Prodi 1959-67, 550-56; Prodi 1990, XI.



216   ·   GIACOMO VENTU#

fonti, e “il testo appare soltanto un po’ raggelato nella forma aulica di un 
latino classicheggiante, mentre vi è una maggior precisazione, una 
revisione ed un aggiornamento nell’apparato erudito”.40 La traduzione 
latina del 1594 ebbe un signi"cativo successo commerciale. Ne 
abbiamo conferma da una le!era dell’umanista Marco Velsero da Augu-
sta, in cui si riferisce che l’editore Sartorius, contrario a una ristampa 
latina in Italia, per ragioni di concorrenza, si dichiarava favorevole a una 
seconda edizione del testo in volgare (di cui però non abbiamo traccia), 
nella speranza che l’interesse degli artisti spingesse Paleo!i a portare a 
termine l’intero proge!o.41 In e%e!i, questi tornò a lavorare al tra!ato 
tra il 1595 e l’inizio del 1596, poco prima della morte, ed è di questi 
mesi una nuova prefazione, con una le!era destinata a papa Clemente 
VIII che illustra come doveva essere la nuova stru!ura dell’opera.42

3.4. La traduzione di Augustin Erath del Mondo simbolico
di Filippo Picinelli

La traduzione latina del Mondo simbolico di Filippo Picinelli (1604-86) 
si colloca appieno nella stagione di ristampe di questa vera e propria 
enciclopedia di emblemi e imprese classi"cate sistematicamente e, 
dunque, composta con una chiara ed evidente "nalità pratica.43 L’opera, 
pubblicata per la prima volta a Milano nel 1653, fu ampliata nella 
seconda edizione del 1669 e venne successivamente ristampata a Vene-
zia nel 1670 e nel 1678, a cura di tre diverse tipogra"e, e di nuovo a 
Milano intorno al 1680. Che il testo fosse ricercatissimo e incontrasse il 
favore di molti le!ori è provato dalla testimonianza degli stessi editori 
della traduzione latina apparsa a Colonia, poi variamente ristampata. 
Questi raccontano infa!i che, in pochi anni, l’opera non solo era stata 
pubblicata più volte, in grandi tirature, ma veniva accolta con tale entu-
siasmo dagli studiosi che non si limitavano a comprarla: quasi se la 
strappavano di mano per accaparrarsela.44 Al di là dell’iperbole, si com-
prende quali fossero le ragioni che animarono, nel 1681, la traduzione 
latina curata da Augustin Erath (1648-1719) – teologo agostiniano che 

40 Ibidem, XI.   41 Ibidem, XII.
42 Erano previsti sei libri anziché cinque, una scelta derivata dalla necessità di sdop-

piare il quarto, rivelatosi troppo denso per essere contenuto in un unico volume: ibidem.
43 Sull’opera e la sua fortuna cfr. Skin#ll Nogal 2011; Michelacci 2018.
44 Skin#ll Nogal 2011, 240.



T#&ATI DI ARCHITE&U# E DI ICONOLOGIA   ·   217

insegnò in varie abbazie e università tedesche –, apparsa per i tipi di 
Hermann Demen con il titolo di Mundus symbolicus, traduzione che ri-
scosse un grande successo editoriale, tanto da essere ristampata altre 
cinque volte a Colonia tra il 1687 e il 1729 (sempre in folio).

La traduzione di Erath contribuì in modo decisivo alla di%usione e 
alla lunga fortuna del Mondo simbolico, la cui in'uenza si fece sentire in 
diversi ambiti della cultura europea tra il XVII e il XIX secolo: il successo 
dell’opera si spiega anche alla luce della sua stessa conformazione enci-
clopedica, che perme!e al le!ore di generare, a partire da essa, altri testi 
e rappresentazioni che si possano ada!are a svariati contesti estetici e 
culturali, con"gurandosi come un vasto deposito di risorse metaforiche, 
ispirato a una concezione ‘signi"cante’ delle res. Erath stesso – nella 
prefazione al le!ore – inserisce un’importante precisazione metodolo-
gica sulla propria versione latina: per rendere e$cacemente i contenuti 
nella nuova lingua, infa!i, il tradu!ore dichiara di aver preferito adat-
tare il signi"cato piu!osto che inseguire una corrispondenza le!erale, 
resa di$cile dalla diversa stru!ura sinta!ica dell’italiano (Erath, Mun-
dus symbolicus, vol. 1, c3r).

Erath tradusse anche alcune opere sacre di Picinelli:45 nel 1694 i 
Symbola virginea, latinizzazione dei Simboli verginali (1679), nel 1696 le 
Sacrarum religionum maximae, ada!amento delle Massime de i sacri chiostri 
(1678), nel 1702 i Lumina re$exa, traduzione dei Lumi ri$essi (1667), e 
nel 1711 i Labores apostolici, versione latina delle Fatiche apostoliche (in 
prima edizione nel 1672, e in edizione ampliata nel 1674); a Ulrich 
Staudigl (1644-1720) si devono invece i Tributa encomiorum (1697), 
traduzione dei Tributi di lode o(erti all’eroiche virtù d’alcuni santi (1675).

3.5 La traduzione latina de L’uomo e le sue parti di O!avio 
Scarla!ini da parte di Ma!hias Honcamp

Un approccio analogo si ritrova nella traduzione latina del voluminoso 
atlante simbolico in due tomi, L’uomo e sue parti "gurato e simbolico (ap-
parso a Bologna, per i tipi Giacomo Monti, nel 1683 e nel 1684, seguito 
sempre da Dell’uomo indiviso e nel suo tu!o considerato, con stesso luogo, 
editore e anno). L’opera di O!avio Scarla!ini (1623-99), del tu!o 

45 Sulle traduzioni di testi religiosi e spirituali in generale si rinvia al capitolo di 
Rosamaria Laruccia in questo volume.



218   ·   GIACOMO VENTU#

singolare, è incentrata sulla corrispondenza tra morale e corpo umano: 
seguendo la stru!ura anatomica, ogni sua parte diventa simbolo e in-
segnamento per la vita spirituale.46 La versione latina intitolata Homo et 
eius partes, pubblicata nel 1695 e destinata a favorire una più ampia cir-
colazione europea del testo di Scarla!ini, si deve a Ma!hias Honcamp 
(XVII-XVIII sec.), canonico capitolare di Magonza, autore tra l’altro di 
vari scri!i apologetici ed esegetici. Tale traduzione testimonia della 
signi"cativa fortuna dell’opera in ambiente tedesco, come aveva del 
resto notato già Giovanni Fantuzzi.47

Nella sua avvertenza (Translator ad lectorem) Honcamp non sol-
tanto accenna al proposito di Scarla!ini, poi abbandonato, di redigere 
dire!amente in latino L’uomo e sue parti, ma motiva anche le sue scelte 
tradu!ive, decisamente libere, spiegando di aver deliberatamente evitato 
di impegnarsi eccessivamente nella resa le!erale delle parole dell’au-
tore, preferendo invece coglierne il senso più profondo (Honcamp, 
Homo et eius partes, vol. 1, b3v-b4r). Secondo Honcamp una traduzione 
fedele è fondamentale per i testi sacri, mentre per un’opera come quella 
di Scarla!ini una traduzione parola per parola rischierebbe di compro-
me!ere la chiarezza dell’espressione o di pregiudicare l’eleganza del 
latino: di qui la scelta di ado!are un approccio che, pur discostandosi 
dalla le!era, perme!e di preservare lo spirito e l’e$cacia comunicativa 
dell’opera, secondo dunque una prospe!iva cara!erizzante la maggior 
parte delle latinizzazioni di testi italiani di archite!ura e iconologia.

46 Su quest’opera (e sulla sua traduzione) cfr. Bisello 2016.
47 Fantuzzi 1789, 355-59.



Tommaso Campanella e la "loso"a

Ilenia Viola

1. Introduzione

In un contesto in cui la prassi imponeva che il tra!ato "loso"co fosse 
concepito ab origine in latino, lingua franca del milieu erudito, la tradu-
zione dal volgare non si con"gura mai come gesto neutro, ma alligna in 
un terreno fertile di negoziazione ideologica fra autore, editore e conte-
sto di ricezione, "nalizzata “sia ad ampliare il canone, sia a elevare lo 
status della lingua o della le!eratura di partenza all’interno del canone”.1 
La latinizzazione di testi speculativi ideati in volgare, talora rielaborati 
dallo stesso autore e so!oposti ad autotraduzione,2 non si esaurisce 
dunque in un passivo travaso linguistico, ma risponde a istanze plurime: 
l’accesso a una circolazione accademica transnazionale; l’elusione dei 
dispositivi censori propri della cultura post-tridentina; e, non da ultimo, 
l’ambizione di imprimere al pensiero una vocazione universalizzante.

2. Itinerari di bilinguismo tra antecedenti umanistici 
e sperimentazioni rinascimentali

Il fenomeno delle latinizzazioni di testi "loso"ci, qui indagato a!ra-
verso un corpus distribuito su più generi, dal dialogo al tra!ato, ed 
entro un diba!ito che intreccia "loso"a naturale, ri'essione politica e 
speculazione etica, si lascia indagare lungo un asse diacronico che, 
nella stagione umanistica, annovera tra le auctoritates Leon Ba!ista 
Alberti (1404-72)3 e Marsilio Ficino (1433-99),4 entrambi impegnati, 

1 Heideklang & al. 2024, 415.
2 Per una ri&essione sulla traduzione come movimento da uno spazio a un altro e sulle 

autotraduzioni di testi #loso#ci (tra cui la Civitas Solis di Campanella), intese come 
pratica che consentiva all’autore di mantenere il pieno controllo anche sul testo latiniz-
zato, cfr. Heideklang & Wolkenhauer 2025. Sulla pratica delle autotraduzioni cfr. anche 
il proge!o ▶ Writing Bilingually.

3 A tal proposito, e sopra!u!o in riferimento alla silloge delle Intercenales e alla latinizza-
zione di Nau"agus/Nau"agium e Uxoria, cfr. Cardini 2010; McLaughlin 2012; Furlan 2021.

4 Ficino, dal canto suo, “s’impegna a esporre un contenuto #loso#co (‘astra!a e pro-
fonda materia’) nell’una e nell’altra lingua” perme!endo di “veri#care, collazionando, se, 
quanto e come ciò fosse possibile nei fa!i”: Tanturli 2003, 156.



220   ·   ILENIA VIOLA

pur con modalità dissimili, in so"sticati procedimenti di autotradu-
zione.

Nel caso di Ficino, accanto a summae del neoplatonismo cristiano, 
come la %eologia Platonica, nate dire!amente in latino, si consolida una 
prassi compositiva bilingue che investe testi a forte vocazione morale e 
pedagogica. Ad esempio, la redazione volgare del De amore (Ficino, El 
libro dell’amore) fu approntata in stre!a contiguità, se non in simultanea 
composizione, con la controparte latina (1469),5 inaugurando quella 
rami"cazione bipartita tràdita da più autogra" "ciniani – come il De 
raptu Pauli –, tu!i espressione di un bustrofedico bilinguismo autoriale. 
Nel cantiere delle sue autotraduzioni, il De Christiana religione, compo-
sto, riformulato e ritrado!o nell’arco di un decennio, tra il 1474 e il 
1484, possiede uno stemma codicum strati"cato in più redazioni, mano-
scri!e e a stampa, che a!estano l’a$narsi progressivo del lessico, il 
passaggio dal latino al volgare e viceversa, nonché l’irrequieto riposizio-
namento dell’autore nei confronti di un repertorio di fonti patristiche e 
"loso"che a lungo interrogate, selezionate e rielaborate.6 La prima 
redazione in volgare, stampata a Firenze nel 1474 per i torchi di Niccolò 
di Lorenzo, costituiva di fa!o il volgarizzamento di una prima redazione 
latina oggi perduta. Seguirono una nuova versione latina (Firenze, 
Biblioteca Medicea Laurenziana, ms. Plut. 21.9), rivolta a Lorenzo de’ 
Medici e verosimilmente reda!a entro il 1475, che, tenendo conto del 
testo volgare, introdusse interpolazioni perlopiù derivanti dalla Historia 
ecclesiastica, dalla Praeparatio evangelica di Eusebio di Cesarea e 
dall’Apologeticum di Tertulliano; e, posta ancora so!o il patronato medi-
ceo, l’editio princeps latina del 1476,7 anch’essa per i torchi di Niccolò di 
Lorenzo (di cui restano oggi trentase!e esemplari censiti),8 che recepì 
integralmente gli innesti eusebiani a$ancandoli a ulteriori interventi 
autogra". Lo stesso Ficino, però, non mancò di deplorare l’ina$dabilità 
degli stampatori, riba!ezzati con sarcasmo “oppressores” anziché “ex-
pressores librorum” (Ficino, Opera, 734), tant’è che, proprio per far 
fronte alle sbavature editoriali, nel 1484 venne stampata una seconda 

5 Vasoli 1997.
6 Sulla ‘contemporaneità’ e intrinseca interdipendenza fra redazione volgare e latina 

cfr. Tanturli 2006, 189-90.
7 Per la ricostruzione della complessa tradizione testuale del De Christiana religione cfr. 

Kristeller 1937.
8 Bartolucci 2019.



TOMMASO CAMPANELLA E LA FILOSOFIA   ·   221

redazione volgare pisana, che, pur conservando l’ossatura sinta!ica del 
testo steso dieci anni prima, assorbì la lezione latina, integrandola con 
materiali inediti, tra cui numerosi loci dal Contra Celsum di Origene.

Sul "nire del secolo, entro la cornice di questi esperimenti tradu!ivi 
trova posto la medicina astrologica, disciplina specialistica inscri!a a 
pieno titolo nell’alveo della ri'essione speculativa, fondata su principi 
cosmologici e antropologici propri della philosophia naturalis. Due casi 
di latinizzazione interessano il "ciniano Consilio contro la pestilentia, 
reda!o in volgare nel 1479 e trado!o da Girolamo Ricci (XV-XVI sec.) 
in latino (Augsburg 1518)9 – poi ripubblicato nel 1529 col titolo Epide-
miarum antidotus, come parte del De triplici vita (Ricci, Epidemiarum 
antidotus) – e il Tractato de la pestilentia di Girolamo Manfredi (ca. 
1430-93), composto nel 1478 e volto in latino dallo stesso autore per la 
stampa di Henricus de Colonia. Lungi dal ridursi a una sterile elenca-
zione di prece!i igienico-sanitari, sulla scorta dei regimina sanitatis 
medievali e della coeva tra!atistica de peste, tali scri!i si distinguono 
per l’ambizione teorica di assegnare all’astrologia un ruolo stru!urale 
nella spiegazione eziologica del morbo.10 La "nalità della traduzione 
emerge nella nota incipitaria del testo di Manfredi, che rivendica l’esi-
genza di rivolgersi in latino ai “doctis et li!eratis viris”, dopo aver soddi-
sfa!o, con il volgare, i “vulgaribus et indoctis” (Manfredi, Tractatus de 
peste, A1r). È tu!avia l’adozione del titolo tractatus, in luogo del più 
consueto consilium, a sancire un cambio di statuto: dal parere medico alla 
tra!azione teorica, dalla compilazione pragmatica alla ricerca di un’in-
telligibilità "loso"co-causale del fenomeno.

A!orno a questi poli si dispiega un ventaglio di esperienze eteroge-
nee, accomunate dall’impiego della latinizzazione quale dispositivo di 
consolidamento teorico e via d’accesso a un cenacolo di respiro euro-
peo. Ne sono esempio i dialoghi a contenuto "loso"co, a partire dalla 
Circe (1549) di Giovan Ba!ista Gelli (1498-1563), trado!a dal giurista 
Johann Wolf (1537-1600) nell’ambiente luterano-protestante di Am-
berg, nel 1609, col titolo De naturae humanae fabrica dialogi decem 
(Wolf, De naturae humanae fabrica).11 Rientrano nel medesimo orizzonte 
i dialoghi "loso"co-morali e quei testi a%erenti al genere dialogico 

9 Monfort 2018.   10 Duranti 2008.
11 Lo stampatore è peraltro lo stesso Michael Forster a cui si deve la pubblicazione di 

latinizzazioni di testi di condo!a italiani: in proposito cfr. il capitolo di Francesco 
Lucioli in questo volume. Sulla traduzione cfr. Girardi 1961, 1131; Montù 1973, 2.



222   ·   ILENIA VIOLA

‘ibrido’ che va so!o il nome di ‘"loso"a’ dell’amore e dell’ars amandi: 
su tu!i, i Dialoghi d’amore (1535) di Leone Ebreo (ca. 1460-1530).12 
Dell’opera, nello stesso 1535, venne impressa altresì un’edizione 
parziale, limitata al solo secondo dialogo, Sophia et Philone de la comu-
nità de l’amore, stampata per i tipi di Benede!o Giunti e per mano 
dell’umanista abruzzese Leonardo Marsi d’Avezzano (XVI sec.). In 
realtà, Bernardino Silveri Piccolomini – prelato della famiglia Piccolo-
mini d’Aragona, allora segretario del Duca di Amal" Alfonso Piccolo-
mini (dedicatario di tale stampa) – aveva a$dato a Marsi l’incarico di 
tradurre in latino l’intero corpus dei qua!ro dialoghi.13 La concessione 
era “relativa allo scri!o De amore humano et divino per eum compositum, 
traduzione latina del titolo (Libro de l’amore divino et humano) con il 
quale venne dato alla luce il dialogo secondo dell’opera di Leone”.14 Di 
tale proge!ata latinizzazione, ciò malgrado, non si è rinvenuta "nora 
alcuna traccia, presumibilmente perché l’impresa dove!e arrestarsi ben 
prima di giungere a compimento. La scelta di o%rire alle stampe sol-
tanto il secondo dialogo in volgare fu dunque presentata come un a!o 
di premura verso i le!ori, a$nché potessero fruirne nell’a!esa – poi 
rivelatasi vana – della versione latina integrale. È proprio nella dedica 
dell’edizione giuntina che Marsi, chiarendo le ragioni della pubblica-
zione provvisoria, fornisce una testimonianza dire!a dell’impegno 
assunto per l’esperimento di traduzione (Marsi, Libro de l’amore, 30):

Se io non ho trado!o l’opera di vulgare in latino, come la S. V., quando me 
la donò mi disse desiderava, quella l’imputi a la voluntà che ho avuto di 
giovare più presto ai molti che ai pochi, e subito che harò "nito questa 
bella massa di qua!ro volumi la mandarò fuore.

Si dove!e tu!avia a!endere circa un trentennio da quel tentativo, non 
approdato a risultati concreti, perché si disponesse "nalmente di una 
resa latina integrale: i De amore dialogi III di Giovanni Carlo Saraceni 
(XVI sec.) uscirono a Venezia nel 1564 con dedica a Charles Perrenot de 
Granvelle. Nella nuncupatoria, il tradu!ore riconosce nel latino l’unico 
strumento che avrebbe assicurato al testo in volgare una più ampia e 
autorevole circolazione.15 Vi so!olinea, altresì, come in quelle pagine 

12 Ariani 1984; Nelson Nova 2007.        13 Vecce 2011.         14 Giovannozzi 2012, 595.
15 Campanini 2013, in part. 231. Nel 1567 Saraceni tradusse peraltro i Libri dell’archi-

te!ura di Sebastiano Serlio: in proposito cfr. il capitolo di Giacomo Ventura sui tra!ati di 
archite!ura e di iconologia in questo volume.



TOMMASO CAMPANELLA E LA FILOSOFIA   ·   223

fosse racchiusa un’intera summa del sapere "loso"co e teologico (“totam 
fere Aristotelicam et Platonicam philosophiam una cum sacrorum quo-
que voluminum divina reconditaque scientia complectuntur”), tale da 
esigere un registro più elevato e una veste stilistica più consona (Sara-
ceni, De amore dialogi III, aiiiir-v). La fortuna della traduzione di Sara-
ceni e della circolazione dell’opera su scala europea trova, del resto, elo-
quente conferma nella sua inclusione all’interno dell’Ars cabalistica di 
Johannes Pistorius il Giovane (1546-1608), un’imponente silloge delle 
opere considerate imprescindibili per lo studio tardo-rinascimentale 
della cabala cristiana, data alle stampe nel 1587 dai torchi basilensi di 
Sebastian Henricpetri (Pistorius, Artis cabalisticae, 331-608).

Altre!anto rilevanti sono le elaborazioni teoriche intorno a Platone, 
fra cui l’opera di Francesco Patrizi (1529-97), Dell’ordine de’ libri di 
Platone, volta in latino con il titolo Platonicorum dialogorum ed edita 
nella Nova de universis philosophia per i torchi ferraresi di Benede!o 
Mammarello nel 1591 (Patrizi, Nova de universis philosophia), quindi ri-
stampata, con lievi ritocchi paratestuali, due anni dopo a Venezia.16 E, 
inoltre, sul crinale tra "loso"a naturale e "siognomica, il Discorso sopra 
il modo di conoscere dalle disposizioni del corpo le naturali inclinazioni 
dell’animo di Camillo Baldi (1550-1637): tràdita manoscri!a (Bologna, 
Biblioteca Universitaria, ms. 1075), tale opera fu poi trado!a in latino 
dal medico Ippolito Sca$gliono (XVII sec.) nel 1629 (Sca$gliono, De 
humanarum propensionum praenotionibus). La ristampa del 1644, 
anch’essa bolognese, uscita presso gli eredi di Evangelista Dozza, si 
presenta invece come una silloge che riunisce tre tra!ati a!ribuiti al 
"losofo Baldi: oltre al De humanarum propensionum praenotionibus, i De 
naturalibus ex unguium inspectione praesagiis e De ratione cognoscendi 
mores et qualitates scribentis ex ipsius epistola missiva (Baldi, De humana-
rum propensionum praenotionibus). In quest’ultimo, benché non ascrivi-
bile al genere "loso"co, ma recepito come precursore della scienza della 
grafologia, si riconosce la versione latina di un originale volgare, il 
Tra!ato come da una le!era missiva si conoscano la natura e qualità dello 
scri!ore (Carpi 1622), dato alle stampe da Giovanni Francesco Grillen-
zoni (1594-1630) presso Girolamo Vaschieri.17

16 Cfr. Muccillo 2003.
17 Sul tra!ato De ratione e sul riferimento a una prima latinizzazione nel 1622 cfr. 

Tronti 1963, 465-67.



224   ·   ILENIA VIOLA

Nel campo dell’etica, grande successo arride alla Filoso"a morale di 
Emanuele Tesauro (1592-1675), pubblicata in prima edizione nel 1670 
e più volte ristampata e trado!a in Europa;18 in latino, ad esempio, 
vengono pubblicate una prima traduzione di Johann Jacob Bernhard 
Acklin (XVII sec.), edita a Baden nel 1684 (Acklin, Philosophia moralis), 
e una seconda anonima, con prefazione a "rma di Ciriaco Lentulo 
(1609-78), docente all’Università di Herborn, apparsa a Norimberga 
nel 1699 (Anonimo, Philosophia moralis). Sembra peraltro che proprio 
per a!razione del Tesauro ‘morale’ veda la luce anche la latinizzazione 
del Cannocchiale aristotelico (in prima edizione nel 1654), anch’essa 
anonima, stampata a Francoforte e Lipsia nel 1698 con il titolo Idea 
argutae et ingeniosae dictionis (Anonimo, Idea).

Al crocevia fra ri'essione scienti"co-naturalistica e osservazione 
empirica si collocano le latinizzazioni di scri!i eruditi, come la Ricrea-
zione dell’occhio e della mente di Filippo Buonanni (1638-1725), apparsa 
nel 1681 in volgare e, nel 1684, riproposta dall’autore stesso in veste 
latina (Buonanni, Recreatio mentis).19 Laddove la speculazione "loso"ca 
tocca i temi connessi all’arte del governare, degni di nota sono, da 
ultimo, gli esiti della scri!ura satirico-allegorica a contenuto "loso"co-
politico, non riducibili a tra!ati politici tout court:20 si pensi, in tal senso, 
al caso dei Ragguagli di Parnaso di Traiano Boccalini (1556-1613), la 
cui "nzione parnassiana funge da antidoto e controcanto al gusto impe-
rante per la perspicuitas, divenuta nel fra!empo cifra espressivo-
normativa della prosa e della saggistica utopica.21 Dopo l’editio princeps 
in volgare della Centuria prima (1612), la stampa della Centuria seconda 
(1613) e l’edizione del 1615 recante il titolo Pietra del paragone politico, 
si moltiplicarono di fa!o i tentativi di traduzione. Il primo impulso in 
latino si deve a Girolamo Bossi (1588-1646), docente di eloquenza 
nelle Scuole Palatine milanesi e, dal 1629, regio le!ore di humanae 
li!erae all’Università di Pavia. Nel 1620, in calce a una raccolta di eserci-
tazioni retoriche ed encomi epigrammatici dedicati a Ma!eo Valerio, 

18 Sulle traduzioni dell’opera cfr. almeno Aricò 1987.
19 Omodeo 1972, 143.
20 In parallelo, sulla fortuna in latino dei testi di argomento politico, tra cui il De 

regnandi peritia di Agostino Nifo (ca. 1469-1538), cfr. il saggio di Giovanni Lamberti in 
questo volume.

21 In merito al tema e al lessico satirico, che dai Ragguagli “lascia tracce evidenti anche 
nel registro serio dei Commentari”, Figorilli 2018, 110.



TOMMASO CAMPANELLA E LA FILOSOFIA   ·   225

uscita dai torchi milanesi di Giovanni Ba!ista Bidelli (1610-54), Bossi 
pubblicò la versione latina di un singolo ragguaglio boccaliniano (Hipo-
cyathus, in Bossi, Encomiasticon, 42-46), il cui intento sembra rispon-
dere più a un’esibizione di virtuosismo retorico che a un reale proge!o 
tradu!ivo sistematico. Un epigramma di Benede!o Sossago, preposto a 
Centuria prima (ibidem, 41), ne esalta infa!i l’impresa come apertura 
dei ra$nati Ragguagli all’Europa erudita; ma la sproporzione tra la 
portata dell’elogio e la brevità del testo trado!o lascia ragionevolmente 
supporre che l’autore non intendesse dar seguito a una traduzione 
integrale. Di ben altro tenore fu l’iniziativa dell’allora giovane studente 
"nlandese all’Università di Leida, Ernst-Johann Creutz (1619-84), che 
si cimentò nella traduzione latina dell’intera Pietra del paragone politico. 
Proprio a Leida, nel 1640, il tipografo Ludovico Elzevier, a!ivo 
all’epoca unicamente come editore, aveva promosso una ristampa del 
testo originale presso l’o$cina dei cugini; il buon esito dell’operazione 
lo incoraggiò, nello stesso anno, a inaugurare ad Amsterdam la propria 
a!ività di tipografo autonomo, scegliendo come primo cimento proprio 
la versione latina di Creutz (Lapis Lydius politicus). Una seconda e ben 
più rara edizione – una ristampa –, recante una falsa indicazione 
tipogra"ca (Messina 1676), comparve anonima nel 1671, so!o il titolo 
Apollinis iudicium politicum (Anonimo, Apollinis iudicium politicum). In 
realtà, la stampa – forse "amminga o tedesca – quasi certamente uscì 
dai torchi di Israel )elo! (1616-96) o del "glio Johann Andreas 
(1655-1734) ad Augsburg, come suggerisce la "rma “)elo! sc.” appo-
sta sul rame. L’operazione editoriale va le!a nel contesto dei moti 
messinesi contro la Spagna (1672-78), e si inserisce nel fervore 
polemico dei “Malvizzi”, fazione nobiliare "lofrancese che auspicava 
l’intervento di Luigi XIV in ci!à. In tale contesto, non desta certo 
stupore il ricorso a una satira virulenta quale quella boccaliniana; altret-
tanto congrua appare la scelta del latino, plausibilmente funzionale alla 
circolazione clandestina o all’esportazione editoriale, in un momento in 
cui ogni espressione di dissenso anti-spagnolo era sogge!a a stringente 
censura.22

22 Firpo 1944, 1965, e 1969; Hendrix 1995.



226   ·   ILENIA VIOLA

3. Il latino militante delle autotraduzioni di Campanella

Nel novero dei naturalisti rinascimentali, Tommaso Campanella (1568-
1639), dal canto suo, elevò il latino a strumento privilegiato per rifon-
dare la propria produzione in volgare, cara!erizzata da testi perlopiù 
utopici e permeata da una non celata ascendenza telesiana e carda-
niana.23 Il "losofo “in linea generale è sì un fedele tradu!ore di se stesso, 
ma non perde occasione per aggiornare e ampliare i propri testi, [e] vi 
apporta tu!a una serie di aggiunte e di interventi”.24 In un clima segnato 
dall’inasprirsi del controllo do!rinale e dalla progressiva paralisi delle 
o$cine librarie, egli seppe dunque rintracciare margini di legi!ima-
zione semantica esterni al diktat curiale, a!ivando una rete di mecenati-
smo innervata sui torchi della cartogra"a editoriale europea e in quei 
centri, come i Paesi Bassi, notoriamente più permeabili alle istanze 
eterodosse e alla capillare proliferazione di stampe clandestine di mate-
riali interde!i e antispagnoli (come dimostra la fortuna del De monar-
chia Hispanica).25 Il Prodromus philosophiae instaurandae (1617)26 fu 
pertanto il testo d’apertura di una prima ondata di edizioni che, nel 
volgere di un ventennio, avrebbe condo!o alla sistemazione organica, 
in latino, del pensiero campanelliano nel quadro degli Opera omnia.27

In Italia, al contrario, solo pochissime opere latinizzate arrischiarono 
la stampa durante la vita dell’autore (Atheismus triumphatus 1631 e 
Monarchia Messiae 1633),28 benché tu!e prontamente sequestrate o 
so!oposte a immediata censura. Già l’edi!o promulgato a Roma il 7 
agosto 1603 dal Maestro del Sacro Palazzo, il domenicano Giovanni 
Maria Guanzelli da Brisighella, aveva peraltro decretato l’interdizione 
degli Opera omnia campanelliani: una condanna che, estesa tanto ai 
testi editi quanto a quelli edenda, preluse a una sorta di “anarchia 
tipogra"ca”29 segnata dalla negazione o revoca dei privilegi di stampa e 

23 Brucker 1744, 121; Giovannozzi 1996.   24 Ernst 2004b, XXII.
25 Sulla ricezione e traduzione degli scri!i campanelliani fuori patria, in Germania e in 

Francia, cfr. Firpo 1979; M.-P. Lerner 1995; Balbiani 2011; Fournel 2011a; Landol# 
Petrone 2017.

26 Il Prodromus philosophiae instaurandae era peraltro introdo!o da una Praefatio ad 
philosophos Germaniae (3-24) nella quale il curatore Tobias Adami manifestava la propria 
brama di ricomporre e divulgare sistematicamente il corpus campanelliano latinizzato.

27 Firpo 1940; Ernst 1997.
28 Per la latinizzazione dell’Atheismus cfr. in"a, §3.4; quanto alla Monarchia Messiae, 

tra!ato politico-religioso, cfr. Firpo 1940, 85.   29 Canone 1995, 55.



TOMMASO CAMPANELLA E LA FILOSOFIA   ·   227

dall’intralcio di ogni iter autorizzativo.30 Né sorte più clemente toccò, 
nel medesimo edi!o, alla memoria di Giordano Bruno (1548-1600) e 
ai suoi scri!i esoterici, intessuti di lessico magico-alchemico e di 
topiche di matrice erasmiana.31

Nel clima della cultura ca!olica post-tridentina, il latino assurge così 
a mezzo di legi!imazione apologetica, a!o a contrastare il favore papale 
vacillante e “gli alti prelati”, tra cui Campanella “incontra le inimicizie 
più "ere”.32 Gran parte dei manoscri!i in volgare assunse pertanto forma 
a stampa in traduzione latina all’estero, migrando verso i poli tipogra"ci 
dell’Europa se!entrionale – Francoforte, Parigi, Amsterdam, Utrecht – 
e conoscendo, in area germanofona, persino il formato dell’opuscolo a 
carte sciolte. A Francoforte, ad esempio, fu l’intelle!uale sassone Tobias 
Adami (1581-1643), che aveva conosciuto Campanella a Napoli tra il 
1612 e il 1613, a farsi promotore della stampa dell’editio princeps di 
molte opere ormai trado!e in latino dal volgare: dal De sensu rerum et 
magia (1620) alla Philosophia realis epilogistica (1623), contenente la 
princeps della Civitas Solis.

3.1. Il De sensu rerum et magia

Composto in latino nel 1592 come De sensitiva rerum facultate, fru!o 
dell’entusiasmo per la recente scoperta della "loso"a telesiana e delle 
vivaci dispute napoletane sulla magia naturale con Giovamba!ista 
Della Porta (1535-1615),33 e dedicato al granduca di Toscana Ferdi-
nando I de’ Medici, il manoscri!o fu presto so!ra!o all’autore a Bolo-
gna per ordine del Sant’U$zio, unitamente al primo libro della Physio-
logia e a un poema in esametri di tono lucreziano, durante il viaggio che 
avrebbe dovuto condurlo a Venezia per la stampa. Recluso a Castel 

30 Firpo 1950; Canone 1995; Canone & De Bujanda 2002.
31 Anche nel caso di Bruno l’autotraduzione costituì una pratica costante di rifusione 

conce!uale: emblematico il caso del poema De immenso et innumerabilibus (1591), i cui 
versi rielaborano interi passi del dialogo De in#nito universo e mondi (1584) mentre il se-
condo capitolo del primo libro “si può considerare come una libera traduzione dell’esor-
dio del dialogo italiano De la causa, principio et uno”: Tocco 1889, 212 n. 3; 317.

32 Firpo 1997, XIX.
33 Sul singolare e ‘disomogeneo’ bilinguismo, latino e volgare, dello scri!oio dellapor-

tiano, a!estato ad esempio nella Magia naturalis (1558) e nell’Ars reminiscendi (1566), e 
costellato da “signi#cative variazioni ideologiche e culturali” (Scapparone 1998, 224), 
cfr. almeno Balbiani 1999; Zeller & Balbiani 2008; Verardi 2018, 133.



228   ·   ILENIA VIOLA

Sant’Elmo, egli ne ricostruì poi mnemonicamente il contenuto in 
volgare col titolo Del senso delle cose. Parte mirabile d’occulta Filoso"a. 
Nel 1607 il manoscri!o fu quindi ceduto a Kaspar Schoppe (1576-
1649), il quale “si adoperò a$nché […] si stampasse in Germania”,34 
con il duplice intento di o!enerne l’imprimatur presso i torchi del vene-
ziano Giovanni Ba!ista Cio!i e di o%rirlo in dono all’imperatore 
Rodolfo II, accompagnandolo con un’epistola che evocava il paradigma 
paolino del giusto perseguitato (Act. 13.50).35 Fallito il proge!o, e su 
consiglio dello stesso Schoppe,36 Campanella si impegnò in una tradu-
zione latina a partire dal testo in volgare: a!enuò o manipolò i passi più 
veementi contro Lutero e il luteranesimo e “introdusse moltissime 
varianti ed aggiunte, dire!amente in latino, cioè senza prenderne nota 
sul testo italiano, scri!o alcuni anni prima (vedi l’aggiunta latina al cap. 
8° del 1° libro), […] verso gli ultimi mesi del 1604. A distanza di tempo, 
poi, Campanella riprese il testo italiano e vi introdusse correzioni ed 
aggiunte, le quali nulla hanno a che fare con quelle del testo latino”.37

La latinizzazione, completata nel 1609, fu consegnata circa qua!ro 
anni più tardi ad Adami, il quale, rientrato in Germania nel 1616, 
“recensuit, et nunc primum evulgavit”: formula che, posta nel frontespi-
zio, ne rivela il ruolo di editore scienti"co e di primo divulgatore. A lui 
si deve dunque l’editio princeps francofortese del 1620 (Adami, De sensu 
rerum), ove il tra!ato, sempre nel paratesto del frontespizio, è incardi-
nato nella pars mirabilis della occulta philosophia, con la rivendicazione 
dell’assunto centrale secondo cui il mondo è Dei vivam statuam. Pur 
rivolta a un pubblico do!o dell’Europa centro-se!entrionale, l’opera fu 
nondimeno accolta con sospe!o persino in ambienti nordici; da qui il 
naufragio del tentativo di ristampa presso Antoine Soubron a Lione nel 
1622, a causa della morte dell’editore e del ri"uto degli eredi di 
restituire i materiali preparatori.38

Nel fra!empo, dopo la condanna formale pronunciata dalla Congre-
gazione del Sant’U$zio (7 gennaio 1627), Campanella redasse una 
Defensio libri sui de sensu rerum in novantadue paragra" per legi!imare 

34 Bruers 1925, X.
35 Sulla circolazione manoscri!a del Senso delle cose, Ernst 2004a; per le redazioni del 

De sensu cfr. Gentile (1906) 1923.
36 “Se non che […] il fa!o che l’opera era scri!a in italiano costituiva una grave 

di'coltà, e lo Scioppio dove!e suggerirne una traduzione latina”: Bruers 1925, X.
37 Ibidem, XXII.   38 Firpo 1940, 60.



TOMMASO CAMPANELLA E LA FILOSOFIA   ·   229

teologicamente le proprie tesi e, parimenti, confutare le accuse mosse 
da Niccolò Riccardi, Maestro del Sacro Palazzo. Profondamente insod-
disfa!o della princeps, egli revisionò il testo, integrandovi la Defensio, e 
ne trasse una seconda impressione latina, Correctos et defensos a stupido-
rum incolarum mundi calumniis (Parigi 1636).39 Rispe!o all’edizione del 
1620, tale redazione appare ampliata sia sul piano discorsivo sia su 
quello ideologico, con l’intento di difendere la speculazione pampsichi-
stica a!raverso una "!a trama di echi biblici, patristici e scolastici. Il 
testo resta tu!avia, in larga misura, una ripresa dell’edizione adamiana: 
Campanella, “limitandosi a correggerne i molti e grossolani errori di 
stampa e introducendovi una quantità notevole di aggiunte nuove”,40 ne 
conservò l’impianto testuale e mantenne "nanche i passi edulcorati sul 
luteranesimo, senza restituirli alla primitiva versione manoscri!a.

Per concludere, la latinizzazione in esame conobbe, nel decennio 
successivo, almeno tre emissioni tipogra"che in ambito parigino (Cam-
panella, De sensu): una tiratura datata 1636 e due nel 1637, l’ultima 
delle quali arricchita dalla comitatoria al cardinale Richelieu.41

3.2. L’enciclopedica Realis philosophia epilogistica 
tra Francoforte e Parigi

L’editio princeps latina delle Realis philosophiae epilogisticae partes IV 
(Adami, Philosophia realis), pubblicata a Francoforte sul Meno nel 
1623, fu l’esito di una lunga e strati"cata gestazione, la cui evoluzione è 
ripercorribile solo per via indire!a, tramite corrispondenze autografe e 
testimonianze coeve (cfr. Campanella, Le!ere). Il nucleo originario 
dell’opera va riconosciuto nell’Epilogo Magno in volgare, iniziato a 
Roma tra il 1595 e il 1597 e concluso a Napoli nell’estate del 1598. Il 2 
agosto 1601, a Castel Nuovo, dopo il sequestro di un codice in folio di 
trentadue carte – “certamente identi"cabile con l’Epilogo nella 
redazione del 1598”42 –, prese avvio una seconda stesura in volgare 
(1604-09), nella quale la Fisiologia occupava cinque libri e mezzo su sei, 
con o!antadue “discorsi” a fronte dei ventidue dell’Etica: una spropor-
zione poi trasmigrata nella rifusione latina. In parallelo, con i 150 Afori-

39 Per la descrizione dell’esemplare e la dedica autografa cfr. Marra 1952, 92.
40 Bruers 1925, XXIV.
41 Sulla comitatoria in questione cfr. Viola 2026.
42 Firpo 1940, 71.



230   ·   ILENIA VIOLA

smi politici (in circolazione almeno dal 1606, integrati nell’Epilogo tri-
partito entro il 1609) e con la Ci!à del Sole (prima redazione anteriore 
al 1603, inviata a Kaspar Schoppe nel 1607, quindi riveduta e, intorno 
al 1609, già designata come “Appendice alla Politica”), entrambi ancora 
in italiano, si sviluppava il se!ore politico; mentre con le Quaestiones, 
concepite dire!amente in latino, prendeva forma il commento tripar-
tito all’Epilogo.

Si apre pertanto la fase che potremmo de"nire bilingue: Adami ri-
ceve!e infa!i un corpus misto che comprendeva, oltre alle Quaestiones, 
la Fisiologia già trado!a in latino (in venti capitoli, con sedici articoli 
inediti rispe!o alla versione italiana, tra cui i cap. XI, XX e parte di XVI-
XVII); l’Etica, forse in volgare o in uno stadio solo preliminare di tradu-
zione; gli Aforismi, rimasti in italiano, sebbene corredati da postille 
latine; e la Ci!à del Sole, ancora nella versione volgare del 1609. Tra il 
1613 e il 1619, Campanella completò la latinizzazione, in un secondo 
momento a$data ad Adami: l’Etica venne profondamente rimaneggiata 
(i ventidue discorsi divennero diciasse!e capitoli per sessantadue 
articoli); la Politica derivò dalla traduzione quasi le!erale degli Aforismi, 
riorganizzati in tredici capitoli (sezione Politicorum); la Civitas Solis fu 
autotrado!a in latino con a!enuazioni (cfr. in#a, §3.3) e ampliamenti; 
venne in"ne aggiunta l’Oeconomica, composta in latino.

L’impressione del 1623, curata da Adami e a$data ai torchi di 
Egenol% Emmel per conto dell’editore Go!fried Tampach, presenta 
quindi una distribuzione interna tetrapartita: Physiologicorum (1-218) e 
Moralium (219-365), ambedue derivate dall’Epilogo magno; Politicorum 
(367-414), rimaneggiata però da Adami che, con postura censoria, 
riformulò e a!enuò gli Aforismi politici composti da Campanella nella 
stagione detentiva;43 in"ne, Oeconomicorum (465-508). Elemento pe-
culiare del proge!o editoriale fu, pertanto, l’inclusione, in appendice 
alla sezione politica (415-64), della Civitas Solis vel de reipublicae idea, 
che riceve!e qui la sua prima edizione a stampa. L’asse!o editoriale si 
distingue inoltre per un corredo estetico-ornamentale che ne esprime le 
ambizioni enciclopediche: frontespizio calcogra"co, fregi allegorici, 
iniziali xilogra"che. Il volume si apre con una Praefatio lectori candido et 
philosopho, impiegata dal curatore per illustrare la ratio del proge!o, cui 
segue la dedica all’illustre principe Giovanni Ernesto di Sassonia. Pur 

43 Amabile 1882 e 1887.



TOMMASO CAMPANELLA E LA FILOSOFIA   ·   231

formalmente a!ribuito a Campanella, il testo nasce da una stre!a colla-
borazione con Adami e con l’allievo Johann Baptista Blumio (XVII sec.), 
cui si deve l’organizzazione delle sezioni "sico-naturali e l’allestimento 
delle glosse marginali. L’opera preannuncia in"ne l’aggiunta futura 
delle Quaestiones contra omnes sectas veteres novasque, integrate però solo 
nella successiva edizione parigina (1637).

Nel 1637, a Parigi, apparve la seconda edizione in folio della Philoso-
phia realis, stampata da Denis Houssaye e con dedicatoria al Gran 
Cancelliere Pierre Séguier (Campanella, Philosophia realis). L’apparato 
iconogra"co del frontespizio calcogra"co ricalca quasi in toto quello 
della princeps: incorniciano la pagina due palme stilizzate sormontate 
da un sole centrale, da cui si irradiano fasci di luce; nella parte inferiore, 
una campana allude simbolicamente, in funzione metonimica, all’au-
tore. Unica eccezione signi"cativa si riscontra al di so!o dell’intesta-
zione e in calce alla dedica: sulla super"cie della campana si trova infa!i 
lo stemma araldico di Séguier, con uno scudo sormontato da una corona 
nobiliare e motivi decorativi, tra cui una croce e delle fronde d’alloro. 
Rispe!o alla princeps francofortese, la stampa parigina rielabora radical-
mente il testo. Se ne ha notizia sin dal frontespizio, dove la locuzione 
Una cum textu instaurato auctoque post editionem Tobianam rende mani-
festo il superamento dell’edizione precedente. Tu!e le sezioni appaiono 
profondamente riviste e ampliate dal corposo apparato di Quaestiones, 
organicamente collocato in appendice alle qua!ro sezioni portanti del 
testo: sessantuno quesiti "siologici (Quaestiones physiologicae, per un 
totale di 570 pagine) a complemento della Physiologia epilogistica; tre di 
natura morale a chiusura della Philosophia moralis; qua!ro de politicis a 
corredo della sezione politica; e in"ne tre di taglio economico, Quae-
stiones oeconomicae, poste in explicit al volume.44 In apertura, l’opuscolo 
noto come De gentilismo è ripubblicato so!o il titolo riformulato di 
Disputatio in prologum instauratarum scientiarum (bir-eivv), assumendo 
la funzione di proemio metodologico e simbolico dell’intero edi"cio 
"loso"co. Tra i materiali aggiunti – "no a quel momento inediti – 
spiccano la Consideratio de regno Dei (212-21), composta da Campa-
nella nel 1630 come alternativa alla mai pubblicata Monarchia Christia-
norum, e l’opuscolo Admonitio pro conclavi (221-23), scri!o nel 1623 in 
occasione della morte di Gregorio XV e del conclave che portò all’ele-

44 Guerrini 2001.



232   ·   ILENIA VIOLA

zione di Urbano VIII, qui inserito a guisa di appendice e chiusura della 
sezione politica.

In sintesi, la Philosophia realis, di cui non si registrano ristampe 
complete "no alla "ne del XVIII secolo, uscì cum privilegio regis in un 
momento cruciale per la circolazione delle opere campanelliane. Nello 
stesso torno d’anni, nel 1638, o!enne infa!i l’imprimatur la Metaphy-
sica, imponente Philosophia universalis recante una dedicatoria a Claude 
de Bullion e fru!o di un laborioso iter redazionale che, a partire da una 
primitiva stesura in italiano, si snodava progressivamente a!raverso 
qua!ro redazioni latine (Campanella, Metaphysica).

3.3. La Civitas Solis: “gemma delectationis” 
tra deismo religioso e anacronismo storico

Stesa originariamente in italiano agli inizi del 1602, in forma dialogica, 
l’opera fu presto so!oposta, tra il 1607 e il 1611, a sostanziale revisione. 
Ne o%rono indizio taluni riferimenti interni – tra cui l’allusione all’inven-
zione del cannocchiale e al fenomeno della supernova in Cassiopea – 
che aggiornano il testo al nuovo quadro scienti"co e cosmologico post-
galileiano. Il dialogo, come rivendicato dallo stesso Campanella nel 
Syntagma de libris propriis,45 fu quindi volto in latino (con a!enuazioni 
operate da Adami nei luoghi che più risentivano dell’eterodossia giova-
nile)46 e impiegato quale appendice nel corpo della Philosophia realis 
(Francoforte 1623), in calce alla sezione Politica, preceduto da un 
frontespizio autonomo ornato dall’immagine xilogra"ca di un sole 
raggiante e recante una titolatura indipendente: Appendix politicae: 
Civitas Solis, idea reipublicae philosophicae.47

Nella seconda tiratura parigina della Philosophia realis (1637) si 
palesa un ulteriore rimaneggiamento del tra!ato, oscillante fra la di-
mensione di libello visionario e quella di pamphlet moraleggiante. La 
Civitas Solis, la cui inserzione è preannunciata nell’Index, "gura sempre 

45 Campanella, Syntagma, 1.3, in cui ricordava di aver aggiunto alla Philosophia realis del 
1620 “l’idea della repubblica […] più perfe!a di quella platonica o di qualunque altra”.

46 Campanella era “tentato a narrare quanto sarebbe accaduto ‘presto nel mondo’ […]. 
Per ragioni di opportunità abbastanza ovvie (profetare, e per giunta predire sciagure alla 
Chiesa, era molto rischioso nelle sue condizioni), decide di limitarsi a vaghe allusioni e, 
tagliato il #nale, rimandare ad ‘altra #ata’”: Tornitore 2008, XXI.

47 Per la ricostruzione della bibliogra#a della Civitas Solis, oltre a Firpo 1940, cfr. 
Palumbo 2001 e 2004.



TOMMASO CAMPANELLA E LA FILOSOFIA   ·   233

in appendice alla sezione politica, ora introdo!a da un nuovo occhiello: 
F. %omae Campanellae appendix politicae, Civitas Solis poetica, idea rei-
publicae philosophicae. In questa edizione, curata dire!amente dal frate, 
il testo raggiunse la sua "sionomia de"nitiva, corredato da un denso ap-
parato di Quaestiones48 e da una digressione astrologica, inserita all’in-
terno dello stesso opuscolo (145-69, in part. 167-68). Quest’ultima, 
insieme apodi!ica e difensiva, intendeva replicare al sospe!o che i 
Solari “nimis astrologizant”49 e, posteriore alla bolla Inscrutabilis (aprile 
1631), ri'e!e le cautele assunte dall’autore in un clima romano 
divenuto ostile all’astrologia so!o il ponti"cato di Urbano VIII.50

Negli anni Quaranta del Seicento si ebbe una terza stagione edito-
riale, quando il dialogo iniziò a circolare autonomamente rispe!o al 
corpus della Philosophia. Sebbene nei decenni precedenti il testo fosse 
stato trasmesso in forma manoscri!a separata – specie grazie all’azione 
di "gure quali Kaspar Schoppe e il medico bamberghese Giovanni 
Fabri, la cui abitazione funzionò da centro di produzione e smista-
mento di copie –, la prima edizione indipendente a stampa, edita a 
Utrecht per i torchi di Johannes Janssonius van Waesberge, risale al 
1643, e fa parte di un volume composito che comprende tre unità 
bibliogra"che distinte, ciascuna dotata di frontespizio, segnatura e 
paginazione proprie, predisposte per una possibile circolazione 
separata (Hall, Mundus). Il volume si apre con il Mundus alter et idem, 
scri!o dal vescovo anglicano Joseph Hall (pubblicato so!o lo pseudo-
nimo di Mercurius Britannicus, 1574-1656), prosegue con il testo latino 
della Civitas Solis (106 pagine numerate) e si chiude con la Nova Atlantis 
di Francis Bacon (1561-1626), nella versione latina di William Rawley 
(ca. 1588-1667), apparsa nel quinquennio precedente nell’Opera mora-
lia et civilia (Londra 1638). Un simile asse!o editoriale favorì, in modo 
determinante, la di%usione autonoma dell’opuscolo campanelliano, che 
in tale con"gurazione riprendeva, con lievi ritocchi, la latinizzazione 
parigina del 1637.

48 Guerrini 2001, 41.   49 Addante 2025, in particolare 368-98.
50 Ernst 1993. Il timore era che l’opera potesse incorrere nella censura, come accaduto 

all’Atheismus triumphatus.



234   ·   ILENIA VIOLA

3.4. L’Atheismus triumphatus e altri tra!ati "loso"co-politici

L’impossibilità di consegnare alle stampe la redazione italiana di 
un’opera sull’ateismo (Ur-Ateismo), congiunta alla necessità di confor-
marsi ai de!ami della censura ecclesiastica, indusse Campanella a 
optare per una duplice edizione latina, “quella cui [l’autore] a!ribuiva 
un valore di risca!o, personale oltre che "loso"co”:51 una prima 
tiratura, nel 1630, presto ritirata dal commercio librario e oggi nota in 
un unico esemplare conservato presso la bolognese Biblioteca dell’Ar-
chiginnasio, e una seconda, l’anno successivo (Campanella, Atheismus 
triumphatus 1631).52 Entrambe recano, nel colophon, il riferimento ai 
tipi di Bartolomeo Zanne!i, una dinastia tipogra"ca a!iva a Roma "n 
dalla metà del Cinquecento. La seconda tiratura introduce, nondimeno, 
alcune modi"che di rilievo rispe!o alla prima: in particolare, l’Index 
capitum è riorganizzato, mentre l’Appendix ad primum et secundum 
caput, giudicata poco e$cace nella confutazione dell’ateismo, è espunta 
e sostituita dalle Responsiunculae, rese più ortodosse sul piano do!ri-
nale. Malgrado l’o!enimento dell’imprimatur, l’opera incontrò un’aspra 
opposizione: il Sant’U$zio ne ostacolò la di%usione con ben quindici 
censure anonime, in seguito edite, insieme con la replica del frate dome-
nicano, da Luigi Firpo, che le a!ribuì al consultore inquisitoriale 
Alessandro Vitrizio.53 Tu!avia, “Campanella, con il coraggio e la 
tenacia che gli furono propri, non esitò a far circolare clandestinamente 
copie del suo libro so!o sequestro”.54 Solo nel 1636, il tra!ato apparve 
nuovamente a stampa, questa volta a Parigi con un impianto tipogra"co 
che includeva una dedica a Luigi XIII e l’inserzione di libelli funzionali 
all’elusione censoriale, sebbene presto tacciati di pelagianesimo: il De 
gentilismo e il De praedestinatione (Campanella, Atheismus triumphatus 
1636).

Un percorso altre!anto accidentato, anzi acuito con forza dirom-
pente dall’a!ualità dei contenuti, interessò la latinizzazione della 

51 Canone & al. 2013, XI.
52 Sul testo italiano e i tempi della traduzione latina cfr. anche Ernst 2004b, XIX-XXV; in 

part. XXII: “È dunque assai probabile che la traduzione latina abbia avuto luogo a qual-
che anno di distanza dalla redazione italiana, e che in questa veste l’opera sia stata conse-
gnata all’Adami per un’eventuale edizione in Germania. La traduzione latina più antica e 
più vicina al testo italiano è quella conservata nel […] manoscri!o di Jena”.

53 Firpo 1951.   54 Canone & al. 2013, XIV.



TOMMASO CAMPANELLA E LA FILOSOFIA   ·   235

Monarchia di Spagna,55 la cui prima edizione latina, a cura di Ludovico 
Elzevier, apparve a Leyda nel 1640 (Campanella, De monarchia 1640), 
nello stesso anno in cui circolò una contra%azione stampata a Harder-
wijk. L’anno successivo, nel 1641, una terza edizione, sempre so!o il 
nome di Elzevier, vide la luce presumibilmente a Leyda, ma per conto 
dei parenti Elzevier di Amsterdam (Campanella, De monarchia 1641), e 
fu accompagnata da una ristampa nello stesso centro tipogra"co. Tale 
edizione, annunciata come editio novissima, aucta et emendata, fu 
riveduta e ampliata con l’aggiunta di un Epilogus et encomium magni 
imperii Romani; vi si rendeva, altresì, manifesta l’identità del vero ispira-
tore dell’opera, il giurista Alfonso Martos de Gorostiola, sino ad allora 
occultata so!o la generica formula “domine N. N.”. Alla sequenza delle 
stampe elzeviriane seguirono ulteriori impressioni: nel 1653, una ripro-
duzione fedele del testo del 1641; in seguito, le stampe del 1685 e 1686, 
tra le quali spicca la prima – de"nita rectrix, moderatrix et magistra – 
realizzata a Francoforte da Jeremiae Schrey e Henrich Johann Meyers, e 
accompagnata da una solenne dedica al consigliere brandeburghese 
Giovanni Federico de Rhetz (Campanella, De monarchia 1685).

55 A misura della risonanza politica della materia campanelliana, giovi il rimando alla 
funzione ‘propagandistica’ del Discorso circa il modo col quale i Paesi Bassi, volgarmente 
de!i di Fiandra, si possono ridurre so!o l’obbedienza del re ca!olico, dapprima circolante 
come opuscolo autonomo e poi integrato nella Monarchia di Spagna come cap. XXVII, 
presto trado!o in latino col titolo Discursus de Belgio sub Hispanicam potestatem 
redigendo (Morsius, Discursus). Nelle secentesche edizioni latinizzate a stampa prevale, 
inoltre, una facies testuale che si discosta dall’originale manoscri!o, con consistenti 
interpolazioni boteriane: sulla risonanza di Botero in latino (Delle cause e Della ragion di 
Stato) cfr. il saggio di Giovanni Lamberti in questo volume.





La prosa scienti"ca di Galileo Galilei

Marco Bianchi

1. Introduzione

L’indiscutibile preminenza di Galileo Galilei (1564-1642) nella vita 
scienti"ca e culturale del Seicento europeo e, in particolare, il suo ruolo 
di primo grande scri!ore di prosa scienti"ca in italiano ne giusti"cano 
una tra!azione monogra"ca. Tanto più che nell’ultimo decennio della 
sua vita e nei sessant’anni successivi alla morte venne trado!a in latino 
la gran parte delle sue opere. Dopo una breve nota sulle scelte linguisti-
che di Galileo, si presenteranno nell’insieme le versioni latine a stampa 
e manoscri!e di cui si ha notizia; si o%rirà poi un’analisi della versione 
latina del Saggiatore (1623); in"ne si illustreranno le cara!eristiche 
della traduzione più importante, quella del Dialogo sopra i due massimi 
sistemi (1632).

2. Galileo tra latino e volgare

Come è noto, a partire dal 1610, o!enuta fama europea con il Sidereus 
nuncius, che aveva composto in latino proprio per assicurarne una 
rapida di%usione anche Oltralpe, Galileo decise di scrivere prevalente-
mente in quel toscano nel quale sentiva una sicurezza assoluta di 
espressione.1 Ciò tu!avia non comporta in alcun modo che per lo 
scienziato il latino rappresentasse in sé un sapere e una cultura sorpas-
sati. Persino il pungente controcanto toscano che nel Saggiatore viene 
intessuto sul testo latino dell’avversario Orazio Grassi (1583-1654) – 
testo che è inglobato per intero nell’opera – non ha mai intenzione 
polemica contro la lingua antica, che era – e resterà ancora per qualche 
tempo – la lingua par excellence della cultura, nonché della cristianità. Il 
sapore polemico si trova, è vero, nel passo più signi"cativo tra quelli in 
cui lo scienziato difende l’uso dell’italiano, la le!era a Paolo Gualdo del 
16 giugno 1612 (Galilei, Opere, vol. 11, 326-28). Ma resta il fa!o che 

1 Il più ampio approfondimento della questione si legge in Bianchi 2020, 15-95, con 
numerose indicazioni bibliogra#che, a cui si aggiunga Mastrantonio 2019.



238   ·   MARCO BIANCHI

Galileo si esprime così, contro “le cose scri!e in Baos”, cioè in latino, 
solo qui, in una le!era privata e divertita agli amici veneti, e mai nelle 
opere pubblicate. Pour cause, considerato il numero di opere capitali 
reda!e in latino nel Seicento. Del resto, tu!i i passi galileiani di legi!i-
mazione del volgare sono cronologicamente compresi entro il 1613, 
con motivazioni di volta in volta diverse e – diremmo – cursorie se 
confrontate con le argomentazioni ben più articolate di Alessandro 
Piccolomini (1508-78) e di Giovanni Ba!ista De Luca (1614-83), che 
ebbero un ruolo di primo piano nell’a%ermazione del volgare rispe!iva-
mente nella "loso"a e nel diri!o.

Inoltre, il capolavoro galileiano della vecchiaia, Discorsi e dimostra-
zioni sopra due nuove scienze (1638), fondamentale per la "sica classica, 
ha nella terza e quarta giornata ampi passi latini: si "nge infa!i che i tre 
personaggi (gli stessi del Dialogo sopra i due massimi sistemi) leggano 
per intero un tra!ato latino dell’Accademico, ossia Galileo, e lo com-
mentino. Il bilinguismo, pur spiegabile in gran parte con la storia com-
positiva dell’opera, lascia adito a conge!ure interpretative. Alcuni 
studiosi – esagerando – hanno assegnato all’una o all’altra lingua una 
superiorità che rispecchierebbe, nel pensiero "sico e in generale scienti-
"co di Galileo, una supposta supremazia del ragionamento dedu!ivo di 
tipo euclideo sull’osservazione empirica e sul pensiero indu!ivo, o vice-
versa. Per noi, cultori di parole e lingue, l’unico fa!o certo è che in 
nessun caso si può a!ribuire al latino dei Discorsi una posizione subal-
terna rispe!o al volgare.2

3. Galileo in latino: un secolo di traduzioni

Se la fortuna editoriale di Galileo trado!o in latino copre l’intero 
Seicento (dal 1612 al 1699) e con esso si esaurisce, va però rimarcata la 
centralità del quarto decennio: le opere edite nel 1612 e nel 1699 non 
furono che, rispe!ivamente, anticipazione e compimento di quanto 
avvenne negli anni immediatamente successivi alla condanna (1633). 
Di importanza storica furono la versione latina del Dialogo sopra i due 
massimi sistemi e la princeps bilingue della Le!era a Cristina.

2 Su tale questione cfr. Bianchi 2020, 71-83. Per le competenze linguistiche che 
Galileo aveva del latino rimandiamo a Pighi 1972; Berno 2007; Bianchi 2020, 49-70.



LA PROSA SCIENTIFICA DI GALILEO GALILEI   ·   239

La prima opera ad essere trado!a in latino furono le Operazioni del 
compasso geometrico e militare (1606), impresse a Strasburgo come De 
proportionum instrumento […] tractatus (Strasburgo 1612, riedito nel 
1635).3 L’intera a!ività intelle!uale del tradu!ore Ma!hias Bernegger 
(1582-1640), nato in una famiglia protestante a Hallsta! (tra 
Salisburgo e Graz), si lega alla libera ci!à di Strasburgo, dove si era 
trasferito sia per la fama del liceo e dell’università sia per motivi confes-
sionali; lì fu studente, insegnante liceale e professore universitario. 
Docente di storia antica, fu anche brillante oratore e scri!ore latino. Per 
passione fu matematico e astronomo: corrispondente di Kepler (1571-
1630), svolse per la sua ci!à consulenze scienti"che e, oltre a tradurre 
Galileo, compose un Manuale mathematicum (1619) per l’archite!ura e 
il genio militare.4 Per le Operazioni del compasso Bernegger agì senza 
prendere conta!o con Galileo (l’esigua corrispondenza tra i due 
sarebbe iniziata negli anni Trenta). Lo scienziato toscano non provò 
però fastidio per tale intraprendenza, benché proprio quell’opera avesse 
suscitato il violentissimo scontro con il plagiario Baldassarre Capra 
(1580-1626). Bernegger aggiunse al testo una prefazione, in cui si 
celebra il valore della matematica con citazioni e vicende della classi-
cità, e corpose Notationes a suo nome, che duplicano la mole dell’opera 
galileiana, insegnando a costruire un compasso e a servirsene per studi 
e scopi ulteriori rispe!o a quelli descri!i da Galileo. Le Operazioni, vero 
e proprio manuale di istruzioni esemplare per la chiarezza e l’eleganza, 
vengono trado!e in modo chiaro e fedele.

Vent’anni più tardi, a proge!are subito una traduzione latina del 
Dialogo sopra i due massimi sistemi, pubblicato nel 1632 e presto ogge!o 
di sequestro e condanna, fu Elia Diodati (1576-1661), discendente di 
esuli protestanti di Lucca (Giovanni Diodati, tradu!ore della Bibbia, 
era suo parente) e a!ivo a Ginevra, Lione, Parigi. Diodati, da qualche 
anno amico tra i più cari di Galileo, propose a Bernegger di tradurre il 
libro nei primi mesi del 1633. Galileo fu certo contento e orgoglioso 
dell’iniziativa, ma non la sollecitò né vi contribuì,5 occupato e abba!uto 

3 Nel 1643 il testo fu trasposto in tedesco. L’edizione delle opere galileiane impressa a 
Bologna a metà Seicento (1655-56) include anche le aggiunte di Ma!hias Bernegger al 
Compasso trado!e in italiano.

4 Su Bernegger si vedano almeno Bünger 1893; Favaro 1916; Garcia 2006; Bianchi 
2020, 111-20 (con ulteriori indicazioni bibliogra#che).

5 Di parere opposto (ma a nostro avviso senza solide basi) Bucciarelli 2019. Su 
protagonisti e circostanze di realizzazione del Systema si vedano Wohlwill 1894, 149-66; 
Favaro 1916; Gardair 1984; Nonnoi 2000, 177-230; Garcia 2004; Bianchi 2020, 121-30.



240   ·   MARCO BIANCHI

com’era dalle vicende del processo e della condanna, dalla mala!ia, 
dalla morte della "glia Maria Celeste, dalla depressione. Iniziata 
nell’estate 1633, la traduzione del Dialogo è compiuta nel febbraio 
1635.6 Editori sono gli Elzevier e la stampa ha luogo in casa di Berneg-
ger con i tipi dello stampatore David Hau!. La tiratura fu di circa 800 
esemplari, che vende!ero bene, anche perché la princeps italiana era 
stata sequestrata e in particolare all’estero ne erano giunte pochissime 
copie. Si ebbero poi riedizioni nel 1641 a Lione, nel 1663 a Londra, nel 
1699 a Leida.

Sappiamo poco di come Bernegger avesse imparato l’italiano. Nella 
prefazione al Systema cosmicum egli dichiara di non essere mai stato in 
Italia (“nunquam Italiam ingressus, eiusque linguae qualemcunque 
notitiam privatis tantum studiis, αὐτοδιδάκτως ut plurimum assecutus”: 
Bernegger, Systema cosmicum, ):(3r).7 Il suo dove!e essere un apprendi-
mento libresco della lingua, facilitato dall’o!ima padronanza del latino.

Diodati e Bernegger avevano proge!ato di pubblicare in appendice al 
Systema anche la galileiana Le!era a Cristina, allora inedita, nella tradu-
zione latina dello stesso Diodati, ma ragioni di tempo non lo permisero. 
Il testo uscì dunque a Strasburgo l’anno successivo (1636) a spese degli 
Elzevier con i tipi di David Hau! e il titolo eloquente Nov-antiqua 
sanctissimorum patrum et probatorum theologorum doctrina […]. Cruciale 
è la parola d’esordio, nov-antiqua, che so!olinea al contempo la novità 
delle idee espresse da Galileo e l’antica e autorevole tradizione che la so-
stiene (alcuni padri della chiesa, in particolare Agostino). Due le!ere "t-
tizie fungono da prefazione. Con la prima Diodati "nge di essere Rober-
tus Robertinus, un allievo realmente esistito di Bernegger, e di inviare a 
questi da Danzica il testo (italiano) della le!era a Cristina, da lui avuto 15 
anni prima durante un viaggio in Italia. Visto il Systema cosmicum, Rober-
tinus desidera che anche l’inedito galileiano sia pubblicato per l’interesse 
e il vantaggio di tu!i e anche per vendicare Galileo della calunnia e 
persecuzione del Sant’U$zio, esplicitamente nominato, mentre eviden-
zia al contrario con quanto rispe!o e devozione per la religione e la 
chiesa Galileo si esprima in quella epistola (Diodati, Nov-antiqua, A2r-
A4r). Segue la risposta di Bernegger, che, ricevuto il testo italiano da 
Robertinus, ne chiede una traduzione latina a Diodati (ibidem, A4v).

6 Per un’analisi della traduzione cfr. in"a, §5.
7 In termini simili si esprime Bernegger in De proportionum instrumento, )( )(2v.



LA PROSA SCIENTIFICA DI GALILEO GALILEI   ·   241

Per questa edizione Galileo fu informato precisamente ed ebbe in 
anteprima il primo foglio, il frontespizio e le due le!ere di presenta-
zione; di una si hanno minimi cambiamenti autogra" dello scienziato.8 
Come appendice al testo è riportato un passo del commento di Diego 
de Zúñiga (1536-98) al libro di Giobbe (ibidem, H3r-4v).

Fa!o assai raro, è una princeps italiana che dà la traduzione latina a 
fronte, tanto si pensava fosse l’interesse per quel testo che negli anni 
1615-16 aveva circolato pochissimo (o a%a!o) e che ria$ora a partire 
dal 1632.9 La traduzione di Diodati è in generale aderente all’italiano, 
ma in alcune formulazioni sembra acuire la polemica riformata contro 
la chiesa romana.10

La le!era a Cristina in latino fu ristampata nel 1649 a Lione come 
appendice all’Apologia di Pierre Gassendi (1592-1655) curata da 
Laurent Mesme, de!o Mathurin oppure Michel (de) Neuré (1594-
1676/77). Nel medesimo volume si trovano poi la Le!era a Castelli e la 
Le!era a Dini (prive però del nome dei destinatari) trado!e in latino 
dal curatore e pubblicate a stampa per la prima volta.11 Mesme a%erma 
di averne avuto il testo da un autografo di Galileo contenente anche la 
le!era-tra!ato alla granduchessa, e di averle trado!e in latino con ade-
guata fedeltà.12 Mauro Pesce, che ha studiato nel de!aglio la traduzione 
della le!era a Benede!o Castelli, ha evidenziato “una tendenza a nobili-
tare il testo galileiano e ad ampli"carlo”,13 per esempio con superlativi e 
parole greche. Ancor più signi"cativo è il fa!o che la versione di 
Mesme, al di là della libertà le!eraria della traduzione, sembra basarsi 
su un testo italiano diverso da quello dei manoscri!i noti ad Antonio 
Favaro per l’Edizione Nazionale delle opere di Galileo e diverso anche 
dall’autografo ritrovato a Londra nel 2018. Secondo Pesce, il testo 
italiano alla base della traduzione di Neuré è una versione diversa della 
le!era a Castelli, stesa quando l’autore già aveva lavorato o lavorava alla 
più lunga missiva indirizzata alla granduchessa, con la quale vi sono 

8 Besomi 2012, 25-27; Garcia 2004, 297-99. Bucciarelli 2019 ci sembra esagerare la 
portata dei cambiamenti.

9 Sulla storia del testo e la sua circolazione si vedano, oltre a Besomi 2009 e 2012, 
Pesce 2005, 87-102 e 117-37; Damanti 2010, 131-36; Bucciarelli 2019.

10 Si vedano in particolare le pagine di Reggi in Galilei, Le!era a Cristina, 207-16 e 
Reggi 2014.

11 Pesce 2005, 55-85.
12 Gassendi, Apologia, ¶¶4v–¶¶¶r (prima numerazione) e 64 (seconda numerazione).
13 Pesce 2005, 66.



242   ·   MARCO BIANCHI

particolari congruenze testuali.14 Alle due epistole segue un breve testo 
al le!ore, probabilmente del curatore, in cui si loda Galileo per aver 
conciliato meglio di chiunque altro gli arcani misteri della Scri!ura con 
le opere ammirande della Natura, e di averlo fa!o con grande devo-
zione e religiosità, evitando di pubblicare quei testi per non far condan-
nare le sue idee dai più. E si racconta che egli non era disposto a rinun-
ciare a nessuna parte della verità conosciuta e creduta, e mai si poté 
indurlo ad abbandonare tale proposito (Gassendi, Apologia, 96 
[seconda numerazione]): a%ermazione dell’indipendenza di giudizio 
del toscano nonostante l’abiura.

Negli anni Trenta, dopo la condanna e il divieto di pubblicazione e 
ripubblicazione, in più luoghi d’Oltralpe i sostenitori di Galileo si o%ri-
rono di organizzare e "nanziare la stampa di suoi nuovi e vecchi scri!i. 
Tra i proge!i vi è, oltre alla traduzione latina del Dialogo e della Le!era 
a Cristina, la stampa in un solo volume di tu!i o quasi i suoi testi, alcuni 
dei quali di$cili se non impossibili da reperire. L’idea fu esposta a 
partire dal 1635 da Pierre de Carcavy (ca. 1600-84), facoltoso appassio-
nato di scienze, che intendeva farle stampare nella lingua originale 
(latino per il Sidereus nuncius, italiano per le altre). Nei due anni succes-
sivi, a tale proge!o se ne a$ancò un altro (che poi lo avrebbe sosti-
tuito), quello di un’edizione interamente latina.15 Ove possibile, si 
sarebbe ricorso a traduzioni latine già disponibili (per Compasso e 
Dialogo quelle di Ma!hias Bernegger), mentre le altre opere sarebbero 
state trado!e nell’entourage galileiano con la supervisione del maestro 
(“fra tanto fo tradurre in latino tu!o il resto delle mie opere”, scrive lo 
scienziato nel luglio 1637: Galilei, Opere, vol. 17, 126). Entrambi i 
proge!i di opera omnia – quello prevalentemente in volgare e quello in 
latino – fallirono. Nell’agosto 1637 Carcavy dichiarò di rinunciarvi per 
non aver trovato stampatori disponibili; gli Elzevier, a cui era stato 
proposto il volume latino, lasciarono cadere l’iniziativa, "nanziando 
solo la stampa della Le!era a Cristina.16

14 Ibidem, 55-85, con trascrizione e commento della versione latina.
15 Una le!era di Diodati del giugno 1637 (Galilei, Opere, vol. 17, 109) ci informa che 

vi sarebbero stati compresi almeno Sidereus nuncius, Discorso delle comete, Saggiatore, 
Galleggianti, Macchie solari, Compasso, Dialogo, Le!era a Cristina.

16 L’idea di una stampa latina di tu!o Galileo riemerse a Firenze a metà del Seicento, 
accanto a quella in volgare, come testimonia una nota autografa di Vincenzo Viviani 
(1622-1703) a Leopoldo de’ Medici (1617-75) del 14 luglio 1656 (essa si legge nel ms. 
Gal. 97 della Biblioteca Nazionale Centrale di Firenze, f. 80r; vedi anche Favaro 1885, 



LA PROSA SCIENTIFICA DI GALILEO GALILEI   ·   243

La maggior parte delle traduzioni conservate manoscri!e in biblio-
teche "orentine, di cui ora diamo conto, è da ricondurre al proge!o di 
opera omnia.

Il ms. Gal. 316 della Biblioteca Nazionale Centrale di Firenze è un 
codice miscellaneo composto di 450 fogli contenenti materiali eteroge-
nei, tra i quali traduzioni latine del Saggiatore (f. 60r-148v), delle 
Macchie solari (f. 152r-198v più f. 238-240, che andrebbero prima di f. 
152), delle Galleggianti (f. 202r-235r) e una diversa versione delle 
Macchie solari (f. 241r-286v). La prima traduzione dell’Istoria e dimo-
strazioni intorno alle macchie solari e loro accidenti (1613) qui conservata 
è a!ribuibile con sicurezza al "orentino Filippo Pandol"ni (1575-
1655), come si evince dal confronto con un’importante missiva auto-
grafa indirizzata a Federico Cesi (1585-1630) in occasione dell’ascri-
zione ai Lincei (Biblioteca dell’Accademia Nazionale dei Lincei e 
Corsiniana di Roma, Archivio Linceo, XII, f. 121r). Che Pandol"ni 
avesse trado!o sia le Macchie solari sia le Galleggianti è testimoniato già 
nel dicembre 1613-gennaio 1614 (le!era di Federico Cesi a Galileo: 
Galilei, Opere, vol. 12, 125). I Lincei, tra i quali Pandol"ni fu ascri!o su 
proposta di Galileo, pensavano infa!i a una pubblicazione latina, che 
però non fu realizzata. Galileo se ne ricorderà nel se!embre 1635, infor-
mando Carcavy di avere “due miei libri, fa!i latini da un amico mio” 
(Galilei, Opere, vol. 16, 315), che spiega essere le le!ere sulle macchie 
solari e l’opera sui corpi galleggianti. Il manoscri!o (f. 239r) conserva 
appunti indirizzati da Pandol"ni a chi (probabilmente Galileo stesso o 
altri Lincei) avrebbe dovuto rivedere e stampare la versione latina: oltre 
al controllo dei numeri, in particolari quelli frazionari e multipli, e dei 
termini geometrici, il tradu!ore consiglia di inserire più "gure, così che 
il le!ore possa seguire meglio le dimostrazioni, e in"ne annota: “Sarà 
bene il rivederla tu!a sì per la lingua, come per la do!rina male 
spiegata: non sapendo io troppo né dell’una, né dell’altra, et essendomi 
stato necessario il lavorare senza libri, e con spessi interrompimenti”. 
Nella traduzione, che presenta anche i titole!i a margine della princeps 
italiana, alcune correzioni vanno a!ribuite con ogni probabilità a 
Galileo (per esempio a f. 157r e 158rv).

20). Su incarico di Viviani, Anton Maria Salvini (1653-1729) tradusse in latino parte 
della prima giornata delle Nuove scienze (la notizia è ibidem, 22).



244   ·   MARCO BIANCHI

Pandol"ni tradusse anche il Discorso intorno alle cose che stanno in su 
l’acqua o che in quella si muovono (1612), e l’autografo della sua versione 
è conservato nel ms. 2215 della Biblioteca Riccardiana di Firenze (Gali-
lei Galileii philosophi ac mathematici de his quae supernatant aquae, aut in 
ea moventur disputatio […]).17 La traduzione pare la stessa di quella 
conservata nel ms. Gal. 316, nella quale alcune correzioni sembrano 
della mano che ha steso la versione latina del Saggiatore.

Il ms. Gal. 68 della Biblioteca Nazionale Centrale di Firenze (f. 68r-
82v) contiene la traduzione latina del Discorso del $usso e re$usso del 
mare per opera di Niccolò Aggiunti (1600-35), brillante matematico 
allievo di Galileo e o!imo latinista, tanto che il maestro si servì di lui 
per la redazione di alcune le!ere in latino.18 Interessante è la presenza di 
una prefazione al le!ore (f. 68v-69r), in cui Aggiunti, oltre a lodare 
Galileo, spiega di aver trado!o per gli intelle!uali d’Oltralpe interessa-
tissimi di scienza e assai dediti alla gloria del maestro.19 La traduzione è 
senz’altro anteriore al 6 dicembre 1635, data di morte di Aggiunti. Non 
ci è noto perché egli abbia deciso di tradurre questo testo. La gra"a 
sembra la stessa della traduzione del Saggiatore, segno che sarebbe stata 
compresa negli opera omnia in latino.20

Il ms. Ashb. 1840 della Biblioteca Medicea Laurenziana di Firenze 
contiene una traduzione latina delle Macchie solari (f. 1r-71v).21 La tra-
duzione pare una bru!a copia di quella autografa di Pandol"ni del ms. 
Gal. 316, ma la gra"a è diversa (forse di Pandol"ni sono alcune corre-
zioni).22

17 Cfr. anche ibidem, 20.
18 “Clarissimi viri Galilaei Galilaei de &uxu ac re&uxu maris dissertatio […] Nicolaus 

Adiunctius Burgensis ex Etrusco in Latinum convertit” (f. 68r). Su Aggiunti si vedano 
Favaro 1914 e Peterson 2015. Sulle le!ere scri!e da Aggiunti per conto di Galileo si 
veda Bianchi 2020, 67-70.

19 L’intera prefazione è trascri!a in Favaro 1914, 55-56.
20 Nell’Indice dei ms. galileiani della Biblioteca Nazionale di Firenze (vol. 1, f. 94v), la 

traduzione latina del ms. Gal. 68 è indicata come autografa di Aggiunti, ma a noi, dopo il 
confronto con missive autografe, ciò sembra da escludere.

21 La traduzione inizia con il paratesto ai le!ori: “‹Angelus de Filiis› Lynceus ad 
lectorem” (f. 1r).

22 Secondo Favaro 1884, 859-60, è probabilmente una copia fa!a da Alessandro Ninci 
(†1649) per Galileo e sono autografe di Galileo soltanto alcune delle correzioni di 
lingua. A nostro parere la gra#a non è di Ninci.



LA PROSA SCIENTIFICA DI GALILEO GALILEI   ·   245

L’avventura delle traduzioni latine di Galileo termina nel 1699, 
quando a Leida si pubblicano insieme, con numerazione separata, 
Systema cosmicum e Discursus et demonstrationes mathematicae circa duas 
novas scientias, traduzione del capolavoro della vecchiaia, Discorsi e di-
mostrazioni matematiche intorno a due nuove scienze (1638).23 Gli editori 
Federicus Haaring e David Severinus (XVII-XVIII sec.) dedicano l’opera 
allo scienziato e "losofo Burchard de Volder (1643-1709). Spicca 
l’aggiunta del testo della condanna e dell’abiura alla "ne del Systema 
(Galilei, Systema cosmicum, 488-494 [prima numerazione]). Non è di-
chiarato chi siano i tradu!ori delle Nuove scienze, forse gli stessi Haaring 
e Severinus, né in esse è inserito alcun nuovo paratesto oltre a quelli 
della princeps (dedicatoria, testo al le!ore, sommario e tavola "nale 
degli argomenti). Si noti che la traduzione non avverte il le!ore del 
fa!o che il testo originale di Galileo presenta nella terza e quarta 
giornata alternanza di latino e italiano.

4. La versione latina del Saggiatore

Di tradurre in latino il Saggiatore scriveva, prima ancora che l’opera 
fosse stampata (1623), lo stesso destinatario Virginio Cesarini (1595-
1624), pensando agli “ingegni avidissimi della verità e della libertà "lo-
so"ca” d’Oltralpe (Galilei, Opere, vol. 13, 106), ma il proge!o non si 
realizzò, forse per la precoce morte di Cesarini.

L’epistolario galileiano perme!e di datare il Saggiatore latino conte-
nuto nel ms. Gal. 316 al periodo compreso tra l’agosto 1637 e il giugno 
1638 (Galilei, Opere, vol. 17, 174 e 347). L’identi"cazione del tradut-
tore con Marco Ambroge!i (XVI?-XVII sec.) pare sicura sulla base 
dell’epistolario e di una testimonianza esplicita di Vincenzo Viviani 
(Galilei, Opere, vol. 17, 95 e 174).24 Ambroge!i, di cui sappiamo solo 
che era prete e residente a Firenze, fu a servizio di Galileo ad Arcetri dal 
1° giugno 163725 al 25 gennaio 1639, e occasionalmente gli fu d’aiuto 

23 Su tale edizione cfr. Trevisan 2004. L’anno di edizione è 1699 nei due frontespizi, 
1700 nell’antiporta.

24 Un’altra testimonianza di Viviani (nota autografa nel ms. Gal. 97 della Biblioteca 
Nazionale Centrale di Firenze, f. 80r), che a!ribuisce in toto la traduzione a Galileo, è da 
correggere, come già aveva proposto Favaro 1885, 20-21.

25 Si confonde Favaro in Galilei, Opere, vol. 17, 416.



246   ·   MARCO BIANCHI

anche in seguito.26 Interessanti sono due osservazioni di Galileo sulla 
traduzione di questa e di altre sue opere in latino: “tra l’amico et io ri-
durremmo il tu!o in istile chiaro, seben non con tanta energia con 
quanta posso spiegarmi nella nostra favella Toscana” (Galilei, Opere, 
vol. 17, 96); altrove scrive che si lavora “con speranza che tali tradu-
zioni siano per riuscire intelligibili e chiare non meno delle mie volgari” 
(Galilei, Opere, vol. 17, 174). Il ruolo di Galileo, come chiarito anche da 
Favaro, va inteso come supervisione generale.

La gra"a del Saggiatore nel ms. Gal. 316 è di un’unica mano, omoge-
nea, corsiva, ben leggibile, con poche tipizzate abbreviature e da a!ri-
buirsi allo stesso Ambroge!i.27 Vi si trovano poche cancellature, corre-
zioni e integrazioni a margine, che sembrano della stessa mano, la quale 
ha steso anche la traduzione delle Macchie solari di f. 241r-286v.

La traduzione non comprende i paratesti della princeps, che sareb-
bero stati probabilmente aggiunti per la stampa. A proposito del titolo 
dell’opera, è stato mostrato28 come Saggiatore avesse la sola accezione 
agentiva (‘colui che saggia’) e non quella strumentale (‘bilancia da 
saggiatori’, accezione a!estata a partire dal 1667 e di%usasi certo per 
l’in'usso del titolo galileiano mal interpretato). Le rese latine dei con-
temporanei confermano la cosa. La scelta di Ambroge!i cadde su 
simbellator (ms. Gal. 316, f. 62r, 69r): parola oltremodo rara nel latino 
classico e posteriore, è agente da simbella ‘tipo di moneta’ e poi ‘bilancia 
per pesare monete, bilancia da saggiatore’.

26 Galileo ne parla con a$e!o e riconoscenza de!ando una le!era a Diodati: “Per 
leggere, o, per dir meglio, per sentire, il contenuto delle tre le!ere ultimamente inviatemi 
da lei, mi è stato necessario ricorrere all’aiuto di amici con#dentissimi, tra i quali uno per 
sua bontà resta appresso di me per aiutare quei bisogni dove la mia mala fortuna mi tiene 
impotente; ed è questo amico quello che scrive la presente” (Galilei, Opere, vol. 17, 94).

27 Non possediamo le!ere autografe, bensì soltanto missive a lui de!ate da Galileo e 
riconosciute da Favaro come tali. Per esempio, Galilei, Opere, vol. 17, 291 (ms. Gal. 53, 
f. 89r-92v) e parzialmente Galilei, Opere, vol. 17, 88-93 (la prima parte è autografa di 
Galileo, f. 3r, 3v, 4r primo rigo; il resto, dal secondo rigo di f. 4r a f. 5r del ms. Gal. 74, è 
di mano di Ambroge!i). Si vedano anche due documenti consegnati al Monte di pietà 
per conto di Galileo (Firenze, Archivio di Stato, Monte di Pietà, #lza 1080, n. 325, 
pubblicato in Galilei, Opere, vol. 17, 115, e #lza 1081, n. 537, pubblicato in Galilei, 
Opere, vol. 17, 236). Da correggere Favaro in Galilei, Opere, vol. 18, 192: la le!era che vi 
si legge non ha la gra#a di Ambroge!i, bensì probabilmente di Alessandro Ninci 
(ms. Banco Rari 57.2 della Biblioteca Nazionale Centrale di Firenze).

28 Bianchi 2014.



LA PROSA SCIENTIFICA DI GALILEO GALILEI   ·   247

Le citazioni di poeti italiani (Dante, Boiardo, Ariosto) sono mante-
nute in volgare anche nella traduzione: si pensava probabilmente che il 
prestigio dell’italiano in Europa perme!esse la comprensione dei versi 
citati. Stranamente, però, troviamo il titolo latinizzato Rolandus furiosus 
(ibidem, f. 71v).

Per quanto riguarda il sistema pronominale, l’italiano vede contrap-
porsi il più formale “lei” rivolto a Cesarini (destinatario del libro e 
sostenitore dello scienziato), chiamato con l’appellativo di “illustris-
simo signore”, e il più dire!o “voi” rivolto all’avversario Grassi. Il latino 
non può linguisticamente riproporre tale sistema, disponendo della 
sola seconda persona singolare: la di%erenza tra il tu riferito a Cesarini e 
quello rivolto a Grassi viene dunque evidenziata con appellativi, 
normalmente vir illustrissime per il primo e il vocativo (mi) Sarsi per il 
secondo (Sarsi è lo pseudonimo di Grassi).

Si illustreranno in sintesi le cara!eristiche della traduzione a!ra-
verso l’analisi di due passi particolarmente rilevanti.

4.1. Il libro della natura

Più che le singole argomentazioni sui fenomeni cometari, il Saggiatore è 
signi"cativo per come Galileo espone il suo modo di pensare e operare, 
per come controba!e all’avversario ponendosi sempre in buona luce e 
presentando inevitabilmente l’altro come rappresentante di un pensiero 
invecchiato incapace di cogliere l’acume e la solidità delle nuove propo-
ste. In quest’opera sono particolarmente signi"cative le metafore e i 
procedimenti retorici di cui Galileo si serve per illuminare i tra!i della 
nuova scienza.29 Analizzeremo qui il passo più celebre, quello del libro 
della natura (Galilei, Saggiatore, 119-20; ms. Gal. 316, f. 71v-72r):

Parmi, oltre a ciò, di scorgere nel Sarsi ferma credenza, che nel "losofare 
sia necessario appoggiarsi all’opinioni di qualche celebre autore, sì che la 
mente nostra, quando non si maritasse col discorso d’un altro, ne dovesse 
in tu!o rimanere sterile ed infeconda; e forse stima che la "loso"a sia un 
libro e una fantasia d’un uomo, come l’Iliade e l’Orlando Furioso, libri ne’ 
quali la meno importante cosa è che quello che vi è scri!o sia vero. Signor 
Sarsi, la cosa non istà così. La "loso"a è scri!a in questo grandissimo libro 
che continuamente ci sta aperto innanzi a gli occhi (io dico l’universo), ma 
non si può intendere se prima non s’impara a intender la lingua, e conoscer 

29 Il saggio più nutriente sulla prosa del Saggiatore è Ba!istini 2005.



248   ·   MARCO BIANCHI

i cara!eri, ne’ quali è scri!o. Egli è scri!o in lingua matematica, e i cara!eri 
son triangoli, cerchi, ed altre "gure geometriche, senza i quali mezi è 
impossibile a intenderne umanamente parola; senza questi è un aggirarsi 
vanamente per un oscuro laberinto.

Videtur mihi praeterea Sarsius plane credere ut in philosophando necesse 
sit alicuius celebris autoris opinionibus adhaerere, adeo ut nostra mens, 
nisi cum alterius discursu connubio iungeretur, sterilis omnino atque in-
faecunda existeret; ac forsan arbitratur philosophiam esse alicuius hominis 
librum ac phantasiam, qualis est Ilias et Rolandus furiosus, in quibus nihil 
minus refert, quam quod vera sint ea quae in ipsis scribuntur. Res non ita 
se habet, mi Sarsi. Philosophia est maximus hic liber qui nostris oculis assi-
due patet (universum, inquam) at is intelligi non potest nisi lingua et 
characteres, quibus scriptus est, prius intelligantur. Mundanum hoc volu-
men mathematico idiomate est exaratum, characteres vero sunt triangula, 
circuli, aliaeque "gurae geometricae, sine quibus impossibile est ne unum 
quidem verbum humano ingenio intelligere, sine his demum est veluti per 
obscurum labyrinthum frustra divagari.

Il tradu!ore agisce con molta più libertà del suo solito. Galileo insiste 
sulla ripetizione lessicale, anche nell’immagine matrice del passo (“la 
"loso"a è scri!a”, “i cara!eri, ne’ quali è scri!o”; “egli è scri!o in lingua 
matematica”). Il tradu!ore non deve aver colto il movente della dizione 
galileiana e ha modi"cato le corrispondenze, al punto da alterare arbi-
trariamente l’asserzione principale: la "loso"a non è più scri!a nel libro 
della natura, ma è quel libro (“philosophia est maximus hic liber”). Non 
solo è cassata la prima occorrenza di “scrivere”, ma in corrispondenza 
della terza italiana (“egli è scri!o in lingua matematica”) viene proposta 
la variante exarare (“mathematico idiomate est exaratum”), con idioma 
forma alternativa (e avvertita come più preziosa, sebbene non classica) 
di lingua, di cui si evita la ripetizione, voluta invece da Galileo. Il tu!o 
– anche con l’esplicitazione di “egli” in “mundanum hoc volumen” – in 
una complicazione del de!ato in contrasto con la semplicità e il paralle-
lismo dell’originale. Quanto alla triplice presenza di “intendere” (“non 
si può intendere”; “non s’impara a intendere”; “è impossibile a inten-
derne”), sebbene essa sia rispe!ata lessicalmente (sempre lo stesso 
verbo intelligere), il tradu!ore non ha reso l’estensione temporale e lo 
sforzo insiti nella seconda occorrenza: “imparare a intendere” allude al 
tirocinio della scienza, a un lungo apprendistato di pensiero, insostitui-



LA PROSA SCIENTIFICA DI GALILEO GALILEI   ·   249

bile come l’apprendimento dell’alfabeto e della le!ura. Nel latino ciò 
viene cassato e troviamo l’asciu!o “prius intelligantur”.

Verso la "ne del passo Galileo innalza il de!ato, in particolare con “è 
impossibile a intenderne umanamente parola”: si notino la lunghezza 
delle parole, due delle quali sdrucciole, la solennità dell’espressione, le 
"gure di suono e il ritmo indubbiamente più poetico che prosastico. 
L’avverbio umanamente ha un fortissimo legame fonico con il succes-
sivo vanamente, che si rivela essere, considerato il parallelismo delle due 
frasi (“senza i quali mezi […], senza questi”), anche un legame concet-
tuale: senza i mezzi della matematica l’uomo non può comprendere il 
“grandissimo libro” della natura, che diviene allora l’“oscuro laberinto” 
della metafora "nale, in cui, oltre alla luce che vien meno, si restringe lo 
spazio intorno a noi. Ambroge!i traduce corre!amente, ma il de!ato è 
più banale: “impossibile est ne unum quidem verbum humano ingenio 
intelligere”. In particolare, il nesso umanamente – vanamente è caduto e 
la metafora del perdersi nel labirinto risulta a!enuata (veluti).

4.2. Un passo scienti"co-"loso"co: qualità primarie e secondarie 
e stru!ura corpuscolare della materia

Nel capitolo 48 si distinguono da un lato “le "gure, i numeri e i moti” 
dei corpi, dall’altro “i sapori, gli odori e i suoni” degli stessi. Per Galileo 
solo il primo gruppo rappresenta proprietà intrinseche alla materia 
(“reali accidenti”), mentre le altre qualità sussistono solo in relazione a 
un sogge!o esperiente. Per illustrare come avvenga la sensazione, lo 
scienziato tra!a della stru!ura corpuscolare della materia, in particolare 
del fuoco, in pagine di grande rilievo. Nonostante la delicatezza dell’ar-
gomento – non a caso alcuni prevenuti le!ori videro un’incompatibilità 
tra le idee galileiane e l’ortodossia ca!olica, specialmente riguardo alla 
transustanziazione –30 la traduzione latina si mantiene assai aderente 
all’italiano. Ciò avviene anzitu!o nella proposizione generale (Galilei, 
Saggiatore, 285; ms. Gal. 316, f. 133v):

Per lo che vo io pensando che questi sapori, odori, colori, etc., per la parte 
del sugge!o nel quale ci par che riseggano, non sieno altro che puri nomi, 
ma tengano solamente lor residenza nel corpo sensitivo, sì che rimosso 
l’animale, sieno levate ed annichilate tu!e queste qualità.

30 Per una sintesi della questione cfr. Camerota 2004, 392-98.



250   ·   MARCO BIANCHI

Equidem enim puto, sapores hosce, odores, colores, etc. ex parte subiecti, 
in quo nobis residere videntur, nil aliud esse, quam pura nomina, sed suam 
in corpore sensitivo tantum habere sedem; adeo ut, remoto animali, remo-
veantur, et nullae "ant huiusmodi qualitates omnes.

Lo stesso approccio si può riscontrare in momenti più espressivi, come 
il seguente, in cui la rimozione conce!uale dei sogge!i esperienti si pre-
senta come "sico allontanamento degli organi di senso (Galilei, Saggia-
tore, 287; ms. Gal. 316, f. 134r):

[…] stimo che, tolti via gli orecchi le lingue e i nasi, restino bene le "gure i 
numeri e i moti, ma non già gli odori né i sapori né i suoni, li quali fuor 
dell’animal vivente non credo che sieno altro che nomi, come a punto altro 
che nome non è il solletico e la titillazione, rimosse l’ascelle e la pelle 
intorno al naso.

[…] ablatis auribus, linguis ac naribus, remanere quidem arbitror "guras, 
numeros ac motus sed non odores, neque sapores, neque sonos, quos extra 
vivens animal nil aliud esse puto quam pura nomina, sicut nec aliud quam 
purum nomen est titillatio, si alae et cutis circa nares removeantur.

Desta interesse la terminologia impiegata da Galileo per indicare i cor-
puscoli: “particelle minime”, “minimi” (5 volte), “corpicelli minimi”, 
“minimi quanti”; per gli atomi del fuoco troviamo “ignicoli” (3 volte), 
“minimi ignei” (4 volte), “minimi del fuoco”. Il grecismo “atomo” si 
legge solo nel sintagma “atomi realmente indivisibili”, in cui il termine è 
spiegato. Il latino rispecchia tale ricchezza sinonimica (minimae particu-
lae, corpuscola, minima corpuscola, ignicula, minima quanta, minima 
ignea, atomi). Altri termini, come le opposizioni “"nito”/“in"nito”, 
“temporaneo” (‘che ha un’estensione temporale’)/”istantaneo”, 
“quanto”/“indivisibile” (Galilei, Saggiatore, 287) sono mantenuti iden-
tici in latino ("nitum/in"nitum, temporaneum/instantaneum, quantum/ 
indivisibile: ms. Gal. 316, f. 134v), con un’aderenza assoluta all’originale 
che ci sembra un caso di “wooden literalism”.31

31 Grant 1954, 155.



LA PROSA SCIENTIFICA DI GALILEO GALILEI   ·   251

5. Il Systema cosmicum, traduzione del 
Dialogo sopra i due massimi sistemi

Si sono già illustrati (supra, §3) le circostanze e i protagonisti di questa 
traduzione. Ora se ne daranno alcuni elementi di analisi.32

5.1. I paratesti

La stru!ura editoriale del Dialogo è fedelmente riproposta: vi sono tu!i 
i paratesti iniziali (con qualche aggiunta, come vedremo) e il testo 
dell’opera è dato con i titole!i a margine quasi inalterati e l’indice anali-
tico "nale, un poco più de!agliato di quello italiano.

Signi"cativo è un confronto tra l’antiporta italiana e quella della tra-
duzione. Su commissione di Bernegger, Jacob van der Heyden (1573-
1645) rifece l’antiporta di Stefano Della Bella (1610-64) mantenen-
done la stru!ura. Entrambe muovono al medesimo scopo di esaltare la 
nuova cosmologia, ma lo fanno a!raverso procedimenti diversi. Ciò 
che più salta all’occhio è l’età dei tre astronomi ritra!i (Aristotele, Tolo-
meo, Copernico): nel 1632 erano tu!i di età veneranda, come a sugge-
rire visivamente l’antichità e la serietà anche dell’ipotesi copernicana, 
mentre nel 1635 vengono dipinte quasi le due età dell’astronomia: da 
un lato Aristotele e Tolomeo, vecchi, dall’altro Copernico, uomo nella 
piena maturità, l’unico dei tre che guardi verso il le!ore (nell’incisione 
di Della Bella i tre si guardavano reciprocamente).

Il frontespizio del 1635, rispe!o a quello della princeps, pone in 
risalto il nome dell’autore, mentre l’edizione italiana dava precedenza 
gra"ca al genere (Dialogo) e all’appartenenza politica (Gr. duca di 
Toscana). Al posto dell’insegna del tipografo Landini troviamo due 
sentenze antiche. La prima è in cara!eri greci, come era uso in Coper-
nico e in altri scienziati (non però in Galileo); si tra!a di una frase del 
"losofo medio-platonico Alcinoo (II d.C.) già citata da Kepler: Δεῖ 
δ’ἐλευθέριον εἶναι τῇ γνώμῃ τὸν μέTοντα φιλοσοφεῖν (“colui che ha in-
tenzione di "losofare deve essere libero nel proprio pensiero”). Traspa-
rente il messaggio. Segue una sententia di Seneca: “Inter nullos magis 
quam inter philosophos esse debet aequa libertas” (Nat. 4B.3.6). Seneca 
a%ermava che tra philosophi devono valere le medesime regole e possibi-

32 Un più ampio studio della traduzione si legge in Bianchi 2020, 131-260. I passi 
italiani di Galilei, Dialogo saranno indicati con il numero della giornata e della ba!uta.



252   ·   MARCO BIANCHI

lità, ossia un’aequa libertas; nel frontespizio del Systema non può che 
riferirsi all’auspicio che le ‘armi teologiche’ – i passi della Scri!ura e i 
dogmi – vengano tenuti fuori dal diba!ito "loso"co-scienti"co.

Nel verso del frontespizio vengono riportati gli imprimatur romani e 
"orentini del Dialogo; seguono un passo di Polibio (Hist. 13.5.4-6) in 
traduzione latina, in cui si a%erma che la verità alla "ne si impone sugli 
errori e trionfa, e una sentenza greca di ispirazione paolina: χωρὶς 
προκρίματος τὰ πάντα κρίνετε (“valutate ogni cosa senza pregiudizio”). 
Riproporre gli imprimatur serviva a mostrare l’illogica condo!a della 
chiesa ca!olica che, dopo aver autorizzato l’opera, ne aveva condannato 
l’autore. È una denuncia silenziosa; in tu!o il volume non vi è alcuna 
accusa esplicita all’Inquisizione, mossa che avrebbe avuto due conse-
guenze negative: comprome!ere Galileo e allontanare parte dei le!ori 
ca!olici.

Il tradu!ore si rivolge poi al le!ore in tre "!e pagine (Bernegger, 
Systema cosmicum, ):(3r-4r), spiegando anzi tu!o come si è arrivati alla 
traduzione. Poiché si devono evitare dichiarazioni comprome!enti per 
Galileo, Diodati non viene menzionato (la sua amicizia con lo scien-
ziato era ben nota). Si parla anche dell’operazione tradu!iva: la 
di$coltà maggiore è stata quella di riprodurre il sapore del toscano e il 
gusto della mordacità, mentre termini e parti tecniche, essendo in 
genere prossime al latino, non hanno costituito problema. Il tradu!ore 
ha mirato alla perspicuitas più che all’eleganza, poiché nei testi scienti-
"ci l’importante è docere. Dobbiamo riconoscere che la chiarezza è stata 
raggiunta. Bernegger ha trado!o in modo eccellente, considerata anche 
la di$coltà stilistica di molte espressioni del parlato. Questo paratesto 
dà un saggio vivissimo di quello che era lo stile e il gusto retorico di 
Bernegger: brillante, con molte allusioni e citazioni, anche con qualche 
parola in cara!eri greci. La sintassi è ampia e variegata, il lessico scelto e 
prezioso.

Questo stile, brillante e "!o di richiami all’antico, si situa in una po-
sizione culturale diversa da quella di Galileo, che, pur amando la le!era-
tura e servendosi delle ‘armi’ retoriche, puntava a ridurre il primato del-
la classicità e, sopra!u!o, ad allargare il pubblico della nuova scienza. 
La di%erenza stilistica tra il latino esibito qui da Bernegger e quello 
utilizzato nella traduzione è ne!a. Quando egli a%erma di aver trado!o 
il testo italiano puntando solo a rendere il senso e rinunciando al bello 
stile, a%erma la verità. La prefazione intende anche dimostrare ai le!ori 



LA PROSA SCIENTIFICA DI GALILEO GALILEI   ·   253

che il tradu!ore è capace di ben altro latino rispe!o a quello che si tro-
verà nella versione: sobrio (eppure mai scia!o), assai aderente all’origi-
nale e senz’altro meno prezioso (tra l’altro, i grecismi sono sistematica-
mente in cara!eri latini e compaiono raramente).

Il Systema o%re ai le!ori anche un ritra!o di Galileo, assente nella 
princeps e derivato invece dal Saggiatore. Come appendici al volume, 
introdo!e da una breve premessa di Bernegger (ibidem, 459), troviamo 
alcune pagine dell’Astronomia nova di Kepler sul rapporto tra scienza e 
Bibbia (ibidem, 459-65) e il testo, trado!o in latino da Diodati, del 
carmelitano Paolo Antonio Foscarini (1565-1616) sulla tesi concordi-
sta tra Sacra Scri!ura e Copernicanesimo (ibidem, 465-95), testo che 
era stato condannato dall’Inquisizione nel 1616 (Foscarini, Le!era). Il 
volume si chiude con un passo dello pseudo-Plutarco (Placita philo-
sophorum 3.13 = 896A), riportato in greco e in traduzione latina, sulle 
idee cosmologiche di Filolao, Eraclide Pontico ed Efanto, le quali, 
combinate insieme, anticipano la teoria copernicana, come esplicitato 
da una frase conclusiva di Bernegger (Systema cosmicum, T!3v).

5.2. Di'coltà linguistiche e aggiunte esplicative

Bernegger è tanto scrupoloso da segnalare a margine le parole italiane 
che non ha saputo tradurre o della cui traduzione dubitava:

“in iscorcio” (Galilei, Dialogo, 1.251)
“che tendono le pareti al com(m)une” (ibidem, 1.303)
“in campagna bene inteso” (ibidem, 2.413) [non trado!o]
“pesci armai” (ibidem, 2.609)
“spiraglio” (ibidem, 3.164)
“pietra Serena” (ibidem, 3.292) [non trado!o]
“per non piantar il terzo” (ibidem, 4.27) [non trado!o]
“tu!a la volta premerebbe” (ibidem, 2.682)

Nei casi in cui le parole italiane non sono trado!e troviamo un asterisco 
e i puntini, con l’indicazione a margine dell’espressione originale.

Bernegger si è preoccupato di rendere il Dialogo accessibile in ogni 
de!aglio al pubblico europeo e al tempo stesso di rispe!are il testo 
originale, non modi"candolo arbitrariamente. L’intelligenza del do!o 
di Strasburgo, e insieme la modernità del suo approccio tradu!ivo, 
emerge anche dal diverso uso delle parentesi tonde e quadre: mentre le 
prime non sono altro che la riproposizione di quelle impiegate da 



254   ·   MARCO BIANCHI

Galileo, le quadre sono riservate a piccole integrazioni esplicative. Per 
esempio in Galilei, Dialogo, 3.315, Bernegger inserisce un autoschedia-
smo: “Ollam putridam [cibi compositi genus est]” (Bernegger, Systema 
cosmicum, 573). In altri casi l’aggiunta esplicativa è posta a margine con 
un asterisco: ad esempio in Galilei, Dialogo, 2.380, Bernegger speci"ca 
che le 1000 miglia di cui parla l’autore sono “Italica scilicet, hoc est 250 
Germanica” (Bernegger, Systema cosmicum, 253).

5.3. Il lessico dell’astronomia

Non aveva torto Bernegger quando scriveva che in fondo sarebbe stato 
facile tradurre la terminologia astronomica del Dialogo, giacché per lo 
più italiano e latino si assomigliano (“astronomicorum terminorum, 
qui in italica latinaque lingua fere iidem esse solent”: Galilei, Opere, vol. 
15, 206). Nella quasi totalità dei casi Bernegger utilizza i corrispondenti 
lemmi latini, che peraltro sono spesso all’origine di quelli italiani, o ad 
essi coevi: ad esempio, “altezza” (altitudo), “apparenza” (apparentia), 
“arco” (arcus), “asse” (axis), “cerchio” (circulus), “azimu!o” (azimuth), 
“zenith” (zenith), “circolazione” ‘rotazione’ (circulatio), “circuizione” 
(circuitio), “coluro” (colurus), “cometa” (cometa).

C’è perfe!a corrispondenza tra l’italiano di Galileo e il latino di Ber-
negger anche nei doppioni morfologici come “libramento”/“librazione” 
(libramentum/libratio). E identici o quasi anche gli astri e i fenomeni 
scoperti o descri!i da Galileo: “pianeti Medicei” (planetae Medicei), 
“pianeti gioviali” (planetae Ioviales), “stelle Medicee” (Mediceae stellae/ 
Medicea sydera), “macchie solari” (maculae solares/maculae in Sole).

Per quanto riguarda lo strumento o!ico che portò a Galileo fama 
europea, è un’eccezione che lo scienziato abbia abbandonato i termini 
da lui scelti inizialmente (“cannone”, “occhiale”) per ado!are in modo 
predominante “telescopio”, proposto da Ioanis Dimisianos (1576-
1614), linceo di origine greca, e ado!ato da Federico Cesi e dagli altri 
Lincei nel 1611. Galileo era in genere contrario ai neologismi di base 
greco-latina, ma “telescopio” gli piacque, probabilmente perché legato 
al successo di quella serata. Nel Dialogo (1632) l’uso di “telescopio” è 
assolutamente predominante. Il latino del Systema ha sempre telesco-
pium, anche per le singole occorrenze di “cannocchiale” e “occhiale”.



LA PROSA SCIENTIFICA DI GALILEO GALILEI   ·   255

5.4. Il lessico della "sica

In particolare negli studi di "sica è pronunciata la tendenza galileiana a 
non creare neologismi su base greco-latina per nuovi fenomeni, stru-
menti e conce!i, ma a tecni"care una parola comune.33 Presenteremo 
qui la resa di un termine assai rilevante: “pendolo”, sostantivazione e 
tecni"cazione di un agge!ivo.34 Galileo aveva enunciato l’isocrononi-
smo del pendolo già negli anni padovani, ma a stampa ciò avvenne per 
la prima volta nel Dialogo. A un’analisi a!enta percepiamo l’iniziale 
resistenza di Bernegger a tradurre con pendulum (nome), in antico quasi 
mai sostantivato. Nelle prime occorrenze del termine tecnico nella se-
conda giornata dell’opera egli opta per pendulus agge!ivo, appoggian-
dolo a sostantivi come globus o al nome generico res. Poi cede all’uso 
italiano di Galileo: in 2.592 troviamo de pendulo sostantivo. In seguito il 
tradu!ore ritorna alle costruzioni precedenti, ma alla ba!uta 600, che 
contiene la dimostrazione dell’isocronismo, il latino cede ormai siste-
maticamente all’uso galileiano scrivendo pendulum sostantivo. Quando 
nella quarta giornata si tra!erà ancora del fenomeno (4.44 e 46), tale 
forma sarà ormai stabile.

Un processo simile si nota nell’uso tecnico di momentum per la tra-
duzione di “momento”, altro termine-chiave della "sica galileiana.

5.5 Espressioni idiomatiche

L’uso di espressioni idiomatiche rientra nella tendenza galileiana a 
imitare il toscano vivo o, per meglio dire, a stilizzarlo nello scri!o.35 
Delle molte espressioni utilizzate dallo scienziato riportiamo qui sol-
tanto alcune delle più signi"cative con la relativa traduzione latina:

“a!accarsi alle funi del cielo” (Galilei, Dialogo, 3.79): “funes dependentes 
caelo prensare”
“tenere sulle bacche!e” (ibidem, 2.153): “suspensum tenere”
“a occhio” (ibidem, 3.202): “ex oculi primo intuitu”
“perdere la bussola” (ibidem, 1.25): “erepto caelo, turbataque pyxide nautica”
“alla cieca” (ibidem, 4.32): “caeca quadam ratione”
“menare per il naso” (ibidem, 2.23): “naso ducere”

33 Sulla terminologia tecnica in Galileo resta fondamentale Altieri Biagi 1965.
34 Migliorini 1946 e 1948.
35 Si vedano in particolare Bianchi 2020, 201-26, e Patota 2023, 7-162.



256   ·   MARCO BIANCHI

“cambiare le carte in mano” (ibidem, 1.26): “praestigiis circumscribere”
“alla barba di” (ibidem, 2.389): “cum e contra”
“stare freschi” (ibidem, 2.381): “velocissimas equidem oporteret esse”
“restare a piedi” (ibidem, 1.148): “prosternari”
“andare a monte” (ibidem, 2.301 e 474): “nulli esse usui e pessum ire”

Bernegger ha optato per traduzioni di%erenti che vanno dalla riproposi-
zione le!erale alla variazione dell’immagine so!esa all’espressione 
italiana alla resa del solo senso, ricavato dal contesto.

“A!accarsi alle funi del cielo”, che è la versione antica del nostro 
‘arrampicarsi sugli specchi’, ricorre in un a!acco del "orentino Salviati 
alle argomentazioni di Scipione Chiaramonti: “Noi sogliamo dire che 
quando altri, non trovando ripiego che vaglia contro a i suoi falli, pro-
duce frivolissime scuse, cerca di a!accarsi alle funi del cielo, ma 
quest’autore ricorre non alle corde, ma alle "la de’ ragnateli del cielo, 
come apertamente vedrete nell’andare esaminando questi due punti pur 
ora accennativi” (ibidem, 3.79). Forse perché parodiata in una specie di 
iperbole (“"la de’ ragnateli del cielo”) l’espressione fu spiegata da 
Galileo e Bernegger poté quindi coglierne agevolmente il senso: “Pro-
verbio iactare solemus, si quis ex inopia solidae responsionis, errores 
suos frivolis ratiunculis excusat, eum funes dependentes caelo prensare. 
Iste vero autor non ad funes, sed ad aranearum telas caelo suspensas 
decurrit: id quod aperte videbis, si duo haec capita quae modo in-
nuebam, examinare voles” (Bernegger, Systema cosmicum, 307-08). 
Non sembra a!estato altrove “funes dependentes caelo prensare”: Ber-
negger l’ha utilizzato perché, spiegato nel contesto, è chiaro. Solo un 
tradu!ore italiano avrebbe colto che il “noi” pronunciato da Salviati si 
riferisce proprio ai toscani. Marco Ambroge!i, che – come si è visto – 
tradusse in latino il Saggiatore per conto di Galileo, rese così l’espres-
sione: “caelique, ut aiunt Hetrusci, prensandi funes” (ms. Gal. 316, 
f. 83r; una cancellatura e un asterisco a margine rivelano che il passo 
diede da pensare al tradu!ore).

“Perdere la bussola” compare nel contesto di una metafora continuata 
di sapore barocco (“veleggiare”, “scogli”, “onde”, ecc.) che esprime la 
di$coltà del ragionamento. Bernegger ha optato per un’intelligente 
doppia resa: “erepto mihi caelo, turbataque pyxide nautica” (Bernegger, 
Systema cosmicum, 7). La prima parte è la riproposizione di un’espres-
sione già classica, la seconda (pyxis nautica) è un sintagma non nuovo 
per il latino del tempo, ma certo non idiomatico come quello italiano.



LA PROSA SCIENTIFICA DI GALILEO GALILEI   ·   257

Riproposto nel senso ma non nella le!era è “alla barba di”. Con 
questa espressione Sagredo rimarca come i tradizionalisti “do!ori di 
memorie”, che per studiare un qualsivoglia fenomeno naturale guar-
dano semplicemente che cosa ne abbia de!o Aristotele, di fa!o operino 
a danno e be%a dei veri do!i, che “s’ammazzano con le vigilie” di 
studio, osservazioni ed esperimenti (Galilei, Dialogo, 2.389). L’espres-
sione viene a Galileo dal "orentino, ma è a!estata anche in altre parlate 
(per esempio in Veneto), e “indica soddisfazione compiaciuta”,36 qui 
con intento di scherno. Bernegger, forse incerto sulla coloritura 
dell’espressione, ne ha dato una resa ‘neutra’ (e contra), che semplice-
mente distingue, senza giudicarli, i due tipi di studiosi.

Ultimo esempio è “menare per il naso”, signi"cativo perché ripropo-
sto le!eralmente in latino. Sagredo a!acca violentemente la pigrizia 
intelle!uale di un tale che, volendo in un primo momento dimostrare 
sulla base di passi aristotelici come lo Stagirita considerasse l’anima 
mortale, in vista della censura aveva deciso di cambiare strategia e di 
dimostrare, con altri passi, come il "losofo la considerasse invece 
immortale (ibidem, 2.23; Bernegger, Systema cosmicum, 105):

O questo do!or sì, che mi può comandare, che non si vuol lasciar in"noc-
chiar da Aristotile, ma vuol esso menar lui per il naso e farlo dire a suo 
modo!

Egregium vero doctorem, qui imperium sibi sumit in Aristotelem, neque 
permi!it, ab eo verba sibi dari: sed ipsummet obnoxium veluti naso 
ducere vult et cogere ut loquatur ad arbitrium suum.

Tu!o il periodo ha il sapore della lingua parlata con ben tre elementi 
colloquiali (“O […] sì, che […] in"nocchiar”, “menar […] per il 
naso”). Bernegger ha scelto di tradurre “menar per il naso” parola per 
parola, con un risultato (naso ducere) nuovo per il latino classico, che 
pure conosceva vari valori "gurati e idiomatici di nasus. La seconda 
Crusca proponeva la traduzione “decipere, fucum facere”.37 Sembra che 
Bernegger fosse consapevole della novità del suo latino, visto che per 
evitare fraintendimenti inserì anche obnoxium e l’a!enuazione veluti.

Della traduzione di Bernegger diede un benevolo e acuto giudizio 
un suo corrispondente, Georg Michael Lingelsheim (ca. 1556-1636), 
nel giugno 1634: “Specimen Galilaeicorum tuum mihi per omnia pla-

36 GDLI, s.v. “barba”.   37 Crusca 1623, s.v. “naso”.



258   ·   MARCO BIANCHI

cet: tanta est perspicuitas in interpretatione tua, ut longe exactius acce-
perim quam ex ipso autore” (Gelilei, Opere, vol. 16, 105). Il compli-
mento non è da poco, visto che Quintiliano (Inst. 1.6.41) a%erma che la 
chiarezza è la più alta qualità di un discorso (“oratio […] cuius summa 
virtus est perspicuitas”).

6. Conclusione

Sulle versioni in altre lingue dei testi scienti"ci nell’Europa moderna, si 
è scri!o che spesso la traduzione in volgare o in latino era l’occasione 
per alterare il testo,38 e che la regola non era rispe!are la volontà dell’au-
tore, bensì seguire le opportunità del mercato e l’a!esa dei potenziali 
acquirenti.39 In altri generi editoriali, le manomissioni erano anche più 
massicce, per tacere delle rielaborazioni le!erarie.40 Nel suo a%resco 
complessivo sulle traduzioni in latino di testi di ogni campo Peter Burke 
nota che raramente il tradu!ore o l’editore avvisano il le!ore dei 
cambiamenti operati sui testi.41 Per Galileo, al ne!o dei paratesti che 
quasi sempre si accompagnano alle traduzioni latine, ciò non si è veri"-
cato: anche nelle traduzioni si voleva di%ondere con piena fedeltà la 
parola di un personaggio tanto famoso e ammirato. Nel caso di Berneg-
ger il risultato è ammirevole, in nulla inferiore rispe!o agli standard a 
noi contemporanei.

38 Pantin 2007, 167. Sulle traduzioni di testi scienti#ci in latino nella prima età 
moderna si leggano – oltre al pioneristico Grant 1954 – Burke 2007a e 2007b, Pantin 
2007 e, all’interno di una monogra#a tu!a dedicata al latino lingua della scienza, Koren-
jak 2023, 80-103.   39 Ibidem, 95.

40 Una sintesi pur provvisoria sulla latinizzazione di testi della le!eratura italiana o$re 
Lucioli 2024d.   41 Burke 2007a, 30-34.



Bibliogra!a & Indici





Bibliogra"a & Sitogra"a

Fonti

Ab Isselt, Conciones Evangeliorum • Conciones Evangeliorum de dominicis aliquot et festis 
solennioribus totius anni ac quadragesimalibus feriis nonnullis […], nunc primum in 
gratiam totius Christianissimi Latinitate donatae opera et studio Michaelis ab Isselt, 
2 vol., Coloniae 1594.

Accademici Intronati, Ingannati • F. Cerreta (ed.), Accademici Intronati, La commedia 
degli Ingannati, Firenze 1980.

Acklin, Philosophia moralis • Philosophia moralis auctore Emanuele $esauro, […] non 
pridem Italico idiomate edita, nunc ex Italico in Latinum translata […] a Io. Iacobo 
Bernardo Acklin, Badae Helvetiorum 1684.

Adami, De sensu rerum • F. $omae Campanellae de sensu rerum et magia libri quatuor, 
pars mirabilis occultae philosophiae […] Tobias Adami recensuit et nunc primum 
evulgavit, Francofurti a.M. 1620.

Adami, Philosophia realis • F. $omae Campanellae realis philosophiae epilogisticae partes 
quatuor, hoc est de rerum natura, hominum moribus, politica (cui Civitas Solis iuncta 
est) et oeconomica, cum adnotationibus psicologicis a Tobia Adami nunc primum editae 
[…], Francofurti a.M. 1623.

Alabaster, Roxana • William Alabaster, Roxana tragaedia, Londini 1632.
Alberti, Opere volgari • C. Grayson (ed.), Leon Ba!ista Alberti, Opere volgari, 3 vol., Bari 

1960-73.
Alighieri, Egloghe • G. Albanese (ed.), Dante Alighieri, Egloghe, in M. Santagata (dir.), 

Dante Alighieri, Opere, vol. 2, Milano 2014.
Alighieri, Paradiso • A.M. Chiavacci Leonardi (ed.), Dante Alighieri, Paradiso, Milano 2016.
Anonimo, Apollinis iudicium politicum • Apollinis iudicium politicum in Monteparnasso 

contra Monarchiae sectatores, Messinae 1671.
Anonimo, De arte militari • Nicolai Machiavelli civis et secretarii Florentini de arte militari 

libri septem, in Latinum sermonem traducti multisque in locis restituti, Argentorati 1610.
Anonimo, De persecutione • Virgilii Malvezzi Historia politica de persecutione Davidis, 

variis considerationibus prudenter concinnata, Lugduni Batavorum 1660.
Anonimo, Discursus • Scipionis Amirati celeberrimi inter neotericos scriptoris. Dissertationes 

politicae sive discursus in C. Cornelium Tacitum. Nuper ex Italico in Latinum versi et 
cum toto rei politicae studiosorum orbe communicati, Helenopoli 1509.

Anonimo, E%gies • “E'gies privati christiani quam Virgilius Malvetius ex comite duce 
expressam Philippo IV regi catholico dicat redditque magnitudini ac maiestati eius”, 
in Iosephi Ripamontii canonici Scalensis chronistae urbis Mediolani historiae patriae 
libri VIII, Mediolani 1648, 69-218.

Anonimo, Historiae Florentinae • Historiae Florentinae Nicolai Machiavelli […]. Nunc 
primum omnes Latinitate donati, atque ob varium amoenumque tam rerum quam 
doctrinarum politicarum penum, in commodum utilitatemque publicam typis vulgati, 
Argentorati 1610.

Anonimo, Historica narratio • Historica narratio de mirabili via ac ratione, qua paternum 
imperium consecutus est serenissimus Demetrius Magnus dux Moscoviae, anno 1605. De 
coronatione eiusdem et rebus a coronatione gestis a mense Iulio anni 1605, Graecii 1606.



262   ·   BIBLIOG#FIA

Anonimo, Idea • Emanuelis $esauri […] idea argutae et ingeniosae dictionis. […] 
Accessere ab autore adiecti tractatus duo. […] Omnia nunc primum ex Italico Latine 
conversa, Francofurti a.M. – Lipsiae 1698.

Anonimo, Laelia • G.C. Moore Smith (ed.), Laelia. A Comedy Acted at Queen’s College, 
Cambridge probably on March 1st, 1595, Cambridge 1910.

Anonimo, Monita politica • Monita politica ad Sacri Romani Imperii principes de immensa 
curiae Romanae potentia moderanda, Latine, Italice et Gallice edita, Francofurti a.M. 1609.

Anonimo, Philosophia moralis • Philosophia moralis ex ipso fonte magni Aristotelis Stagiri-
tae hausta, opus quondam D. Emanuelis $esauri, […] iamque Latinitate donatum, 
multis in locis auctum, correctum et expolitum, Noribergae 1699.

Anonimo, Vicissitudo Fortunae • Vicissitudo Fortunae sive Seiani casus. Ex Italico Iohannis 
Baptistae Manzini, Francofurti a.O. 1658.

Aquino, La Divina Commedia • La Divina Commedia di Dante Alighieri trasportata in 
verso latino eroico da Carlo d’Aquino della compagnia di Gesù, Napoli 1728.

Aquino, Le similitudini • Carlo d’Aquino, Le similitudini della Commedia di Dante 
Alighieri trasportate verso per verso in lingua latina, Roma 1707.

Arco, Numeri • M. Welber (ed.), I numeri di Nicolò d’Arco: dal manoscri!o Laurenziano 
Ashburnhamiano 266, dalle edizioni di Mantova, Padova e Verona, dal manoscri!o 
1973 della Biblioteca comunale di Trento, Trento 1996.

Aringhi, Roma subterranea novissima • Roma subterranea novissima in qua post Antonium 
Bosium antesignanum […] illustrantur et quamplurimae res ecclesiasticae iconibus gra-
phice describuntur, ac multiplici tum sacra, tum profana eruditione declarantur. Opera et 
studio Pauli Aringhi, 2 vol., Romae 1651.

Ariosto, Cassaria in prosa, • Ludovico Ariosto, La Cassaria (in prosa), in Ariosto, Com-
medie, vol. 1, 101-83.

Ariosto, Commedie • L. Stefani (ed.), Ludovico Ariosto, Commedie, 3 vol., Perugia 2013.
Ariosto, Latinizzazioni • F. Lucioli (ed.), Ludovico Ariosto, Orlando furioso, in Lucioli 2026.
Ariosto, Lena • Ludovico Ariosto, La Lena, in Ariosto, Commedie, vol. 3, 257-359.
Ariosto, Negromante II • Ludovico Ariosto, Il Negromante II, in Ariosto, Commedie, vol. 3, 

141-256.
Ariosto, Suppositi in prosa • Ludovico Ariosto, I Suppositi (in prosa), in Ariosto, Comme-

die, vol. 1, 185-265.
Ariosto, Suppositi in versi • Ludovico Ariosto, I Suppositi (in versi), in Ariosto, Comme-

die, vol. 3, 187-301.
Axen, Historia pacis • Historia pacis inter Ludovicum XIV Galliarum et Navarrae christianis-

simum regem, et Philippum I. Hispaniarum et Indiarum regem catholicum, Lipsiae 1667.
Azevedo, Raccolta di sone!i • Raccolta di sone!i scelti trado!i in versi esametri latini da 

Nicandro Jasseo P.A., Venezia 1780.
Baldi, De humanarum propensionum praenotionibus • Camilli Baldi […] De humanarum 

propensionum ex temperamento praenotionibus, de naturalibus ex unguium inspectione 
praesagiis et de ratione cognoscendi mores, et qualitates scribentis ex ipsius epistola 
missiva, nunc primum in Latinum sermonem prodiens tractatus tres, Bononiae 1664.

Bandello, Novelle 1554 • La prima [-terza] parte de le novelle del Bandello, Lucca 1554.
Bandello, Novelle 1573 • La prima [-quarta] parte de le novelle del Bandello, Lione 1573.
Bandello, Titi Romani historia • Titi Romani Egesippique Atheniensis amicorum historia in 

Latinum versa per Ma!haeum Bandellum, Milano 1509.
Barbaro, De architectura libri X • M. Vitruvii Pollionis de architectura libri decem, cum 

commentariis Danielis Barbari, Venetiis 1567.



BIBLIOG#FIA   ·   263

Barbaro, I dieci libri dell’archite!ura • I dieci libri dell’archite!ura di M. Vitruvio tradu!i et 
commentati da monsignor Barbaro ele!o patriarca d’Aquileggia, Venezia 1556.

Barbaro, I dieci libri dell’archite!ura ampliati • I dieci libri dell’archite!ura di M. Vitruvio, 
trado!i et commentati da monsig. Daniel Barbaro ele!o patriarca d’Aquileia, da lui 
riveduti et ampliati, Venezia 1567.

Barbolani, Orlando furioso • Orlando furioso di messer Lodovico Ariosto trado!o in versi 
latini dall’illustrissimo signor marchese Torquato Barbolani dei conti di Montauto, 2 vol., 
Arezzo 1756.

Baro, De principibus • Io. Baptistae Pignae de principibus Atestinis historiarum libri VIII 
[…] Io. Baronio I.C. interprete, Venetiis 1575 • Io. Bapt. Pignae de principibus Atestinis 
historiarum libri VIII […] in Latinam linguam conversi a Ioanne Barone, Ferrariae 1585.

Bassani, Dietro la porta • Giorgio Bassani, “Dietro la porta”, in Id., Il romanzo di Ferrara, 
Milano 1980, 451-543.

Beccadelli, Monumenti • G. Morandi (ed.), Monumenti di varia le!eratura tra!i dai mano-
scri!i di Monsignor Lodovico Beccadelli Arcivescovo di Ragusa, 2 vol., Bologna 1797-99.

Bedell, Interdicti Veneti historia 1626 • Interdicti Veneti historia de motu Italiae sub initia 
Ponti#catus Pauli V commentarius, authore R.P. Paulo Sarpio Veneto. Recens ex Italico 
conversus, Cantabrigiae 1626.

Bedell, Interdicti Veneti historia 1630 • Interdicti Veneti historia de motu Italiae sub initia 
ponti#catus Pauli V commentarius. Authore R.P. Paulo Sarpio Veneto. Recens ex Italico 
conversus. Cui propter argumenti similitudinem adiecta est quaestio quodlibetica, 
Cantabrigiae 1630.

Bernegger, De proportionum instrumento • D. Galilaei de Galilaeis […] de proportionum 
instrumento […] tractatus […] a Mathia Berneggero ex Italica in Latinam linguam 
nunc primum translatus […], Argentorati 1612.

Bernegger, Systema cosmicum • Systema cosmicum, authore Galilaeo Galilaei […]. Ex 
Italica lingua Latine conversum […], Augustae Trebocorum 1635.

Beroaldo, Fabula Tancredi • Fabula Tancredi ex Boccatio in Latinum versa a Philippo 
Beroaldo, Bologna [1487].

Beroaldo, Orationes • Expliciunt orationes et quamplures apendiculae versuum editae a 
Philippo Beroaldo Bononiensi, Bononiae 1491.

Bertoldi, Traduzione e commento • Giovanni Bertoldi da Serravalle, Traduzione e com-
mento della Divina Commedia di Dante Alighieri, San Marino 1986 [ed. anast. di 
Bertoldi, Translatio et comentum].

Bertoldi, Translatio et comentum • M. da Civezza, T. Dominichelli (ed.), Giovanni Ber-
toldi da Serravalle, Translatio et comentum cum textu Italico totius libri Dantis 
Aldighierii, Prato 1891.

Bindi, De republica disputationes • De republica disputationum quas ‘discursus’ nuncupavit 
ex prima decade T. Livii libri tres Nicolai Machiavelli Florentini; ex Italico Latini facto 
ad scholarum usum ab Ermenegildo Bindi, Neapoli 1882.

Bindi, Il principe • Il principe. Traduzione in latino di Ermenegildo Bindi, Napoli 1888.
Blyenburgius, Veneres • Veneres Blyenburgicae, sive Amorum hortus, in quinque areolas 

divisus […]. Opera Damasi Blyenburgy Batavi H. F., Dordraci 1600.
Boccaccio, Decameron • G. Alfano, M. Fiorilla, A. Quondam (ed.), Giovanni Boccaccio, 

Decameron, Milano 2013.
Boiardo, Latinizzazione • E. Amorino (ed.), Ma!eo Maria Boiardo, Inamoramento de 

Orlando, in Lucioli 2026.



264   ·   BIBLIOG#FIA

Bonciari, $rasymenus • $rasymenus sive anthologiae illustrium exemplorum decades 
duae. Senior M.A. Bonciarius dictaverat Iunior collegit atque vulgavit, Augusta Perusia 
1641.

Bon#ni, Architectura • M. Beltramini (ed.), Antonio Bon#ni, La latinizzazione del 
Tra!ato d’archite!ura di Filarete (1488-1489), Pisa 2000.

Boninsegni, Opus • Hieronymi Savonarolae Ord. Praed. opus eximium adversus divina-
tricem astronomiam […], interprete F. $oma Boninsignio, Florentiae 1582.

Bornitz, Consilia • Consilia Iohannis Bodini Galli et Fausti Longiani Itali de principe recte 
instituendo. Cum praeceptis cuiusdam principis politicis, quae bene instituto in imperio 
observanda. Ex Gallica, Italica et Castellana lingua Latine reddita a Iohanne Bornitio, 
Vinariae 1602.

Bosquier, Chrysostomi Italorum conciones • Chrysostomi Italorum, id est, R.mi P.F. Cornelii 
Mussi Franciscani Episcopi Bitontini Conciones aliquot Romae habitae in Canticum 
Deiparae Virginis Magni#cat, opera F. Philippi Bosquieri Caesarimontani Franciscani 
Prov. Flandria ex Italicis Latinae factae, Coloniae 1618.

Bossi, Encomiasticon • Hieronymi Bossii Ticinensis […] Encomiasticon, in quo mixtim 
sylvae, acclamationes, et epigrammata quod vero excurrit, Traiani Boccalinii est de Hipo-
cyatho nuntius Parnassicus ex sermone Italico in Latinum versus, Milano 1620.

Botero, Della ragion di Stato • L. Firpo (ed.), “Della ragion di Stato” di Giovanni Botero 
con tre libri “Delle cause della grandezza delle ci!à”, due “Aggiunte” e un “Discorso sulla 
popolazione di Roma”, Torino 1948.

Botero, Relazioni • B.A. Raviola (ed.), Giovanni Botero, Le relazioni universali, Torino 2015.
Bo!ari, Carmina • G.G. Bo!ari (ed.), Carmina illustrium poetarum Italorum, 11 vol., 

Florentiae 1719-26.
Bouchorst, Dialogus Griselidis • Floris van den Bouchorst, Dialogus Griselidis, de ferendis 

fortiter molestiis, ut quilibet cognoscere se possit, et vitae tueri munera, Audomari 1569.
Braccesi, Carmina • A. Perosa (ed.), Alessandro Braccesi, Carmina, Firenze 1943.
Bracciolini, De infelicitate • D. Canfora (ed.), Poggio Bracciolini, De infelicitate principum, 

Roma 1998.
Bruni, De imaginibus sacris et profanis • De imaginibus sacris et profanis illustriss. et reveren-

diss. d.d. Gabrielis Palaeoti cardinalis libri quinque. […] ad usum quidem Ecclesiae 
Bononiensis scripti, caeterum bono omnium ecclesiarum nunc primum Latine editi, 
Ingolstadii 1594.

Bruni, De duobus amantibus • Leonardo Bruni, De duobus amantibus Guiscardo et 
Sigismunda, [Moguntia 1470].

Bruni, Dialogus • Leonardo Bruni, “Ad Petrum Paulum Histrum dialogus”, in E. Garin 
(ed.), Prosatori latini del Qua!rocento, Milano – Napoli 1952, 44-99.

Buonanni, Recreatio mentis • Recreatio mentis et oculi in observatione animalium testace-
orum curiosis naturae inspectoribus Italico sermone primum proposita a P. Philippo 
Bonanno Societatis Iesu, Romae 1684.

Caburacci, Breve discorso • “Breve discorso di Messer Francesco Caburacci da Immola in 
difesa dell’Orlando Furioso di Messer Lodovico Ariosto”, in Tra!ato di Francesco 
Caburacci sopra le imprese, con un discorso in difesa dell’Orlando furioso di Lodovico 
Ariosto, e con le Rime, Bologna 1580, 74-94.

Campanella, Atheismus triumphatus 1631 • F. $omae Campanellae ad divum Petrum, 
apostolorum principem triumphantem, Atheismus triumphatus seu reductio ad religio-
nem per scientiarum veritates, Romae 1631.



BIBLIOG#FIA   ·   265

Campanella, Atheismus triumphatus 1636 • F. $omae Campanellae Atheismus triumpha-
tus, seu contra antichristianismum […] De gentilismo non retinendo, de praedestinatione 
et reprobatione et auxiliis divinae gratiae cento thomisticum, Parisiis 1636.

Campanella, Ci!à del Sole • L. Firpo, G. Ernst, L. Salve!i Firpo (ed.), Tommaso 
Campanella, La ci!à del Sole, Roma – Bari 1997.

Campanella, De monarchia 1640 • F. $omae Campanellae de monarchia Hispanica discur-
sus, Amstelodami 1640.

Campanella, De monarchia 1641 • F. $omae Campanellae de monarchia Hispanica. Editio 
novissima, aucta et emendata ut praefatio ad lectorem indicat, Amsterodami 1641.

Campanella, De monarchia 1685 • F. $omae Campanellae de monarchia Hispanica. Editio 
novissima, aucta et emendata ut praefatio ad lectorem indicat, Francofurti ad Viadrum 
1685.

Campanella, De sensu • F. $omae Campanellae de sensu rerum et magia libri quatuor, 
Francofurti a.M. 1620.

Campanella, Le!ere • G. Ernst, L. Salve!i Firpo, M. Salve!i (ed.), Tommaso Cam-
panella, Le!ere, Firenze 2010.

Campanella, Metaphysica • F. $omae Campanellae universalis philosophiae seu metaphysi-
carum rerum, iuxta propria dogmata, partes tres, libri XVIII, Parisiis 1638.

Campanella, Philosophia realis • F. $omae Campanellae disputationum in quatuor partes 
suae philosophiae realis libri quatuor, Parisiis 1637.

Campanella, Prodromus philosophiae instaurandae • F. $omae Campanellae prodromus 
philosophiae instaurandae, id est dissertationis de natura rerum compendium secundum 
vera principia, ex scriptis $omae Campanellae praemissum cum praefatione ad philo-
sophos Germaniae, Francofurti a.M. 1617.

Campanella, Syntagma • G. Ernst (ed.), Tommaso Campanella, Sintagma dei miei libri e 
sul corre!o metodo di apprendere / De libris propriis et recta ratione studendi syntagma, 
Pisa – Roma 2007.

Carafa, Memoriali • F. Petrucci Nardelli, A. Lupis, G. Galasso (ed.), Diomede Carafa, 
Memoriali, Roma 1988.

Carranto, Sphortiae gestorum libri • Marci A!enduli Cotignolani Sphortiae gestorum liber 
primus, e vulgari in Latinum conversus, Petro Ma!haeo Carranto interprete, Bononiae 
1526.

Cartari, Le imagini de i dei de gli antichi • G. Auzzas (ed.), Vincenzo Cartari, Le imagini de 
i dei de gli antichi, Vicenza 1996.

Cassiodoro de Reina, Descriptio • Regnum Congo hoc est vera descriptio regni A"icani […] 
per Philippum Pigafe!am, olim ex Edoardi Lopez acroamatis Lingua Italica excerpta 
nunc Latio [sic] sermone donata ab August. Cassiod. Reinio, Francofurti a.M. 1598.

Castiglione, Cortegiano • A. Quondam (ed.), Baldassarre Castiglione, Il libro del 
Cortegiano, Milano 1990.

Caterina, Dialogi • Dialogi D. Catharinae Senensis virginis sanctissimae, in sex tractatus 
distributi, […] per D. Raymundum a Vineis Capuanum theologum ex Italico sermone in 
Latinum conversi, nunc autem denuo et accuratius longe et correctius typis excusi, 
Ingolstadii 1583.

Caterina, Dialogus • Dialogus Seraphice ac dive Catharine de Senis cum nonnullis aliis 
orationibus, Brixie 1496.

Cavalcanti, Latinizzazione • M. Russo (ed.), Guido Cavalcanti, Donna me prega, in 
Lucioli 2026.



266   ·   BIBLIOG#FIA

Cesaro!i, Versioni • Melchiorre Cesaro!i, Versioni, poesie latine e iscrizioni, in Id., Opere, 
vol. 33, Firenze 1810, 373-75.

Ceva, Sylvae • Sylvae $omae Cevae e Soc. Iesu. Excell.mo domino D. Didaco Phelippez de 
Guzman […] dedicatae, Mediolani 1699.

Chauveton, Historiae • Novae Novi Orbis historiae, id est rerum ab Hispanis in India 
Occidentali hactenus gestarum et acerbo illorum in eas gentes dominatu libri tres. Urbani 
Calvetonis opera industriaque ex Italicis Hieronymi Benzonis Mediolanensis […] Latini 
facti ac perpetuis notis argumentis et locupleti memorabilium rerum accessione illustrati, 
Genevae 1578.

Chirico, Ma!eo Ronto • C. Chirico (ed.), Ma!eo Ronto. La commedia in esametri, vol. 1, 
Salerno 1985.

Chytraeus, Galateus • Io. Casae v. cl. Galateus, seu De morum honestate et elegantia liber ex 
Italico Latinus interprete Nathane Chytraeo, Francofurti a.M. 1580.

Cicala, Carmina • M. Leone (ed.), Girolamo Cicala, Carmina, Lecce 2011.
Clerke, De curiali • Balthasaris Castilionis comitis de curiali sive Aulico libri quatuor ex 

Italico sermone in Latinum conversi Bartholomaeo Clerke Anglo Cantabrigiensi 
interprete, Londini 1571.

Coggeman, De mutua et civili conversatione libri quatuor, Italice per nobile Stephanum 
Guazzum conscripti, et nunc primo ex postrema authoris recognitione Latine redditi per 
Henricum Coggeman, Coloniae Agrippinae 1585.

Conring, Princeps • Nicolai Machiavelli Princeps aliaque nonnulla ex Italico Latine nunc 
demum partim versa, partim in#nitis locis sensus melioris ergo castigata, curante 
Hermanno Conringio, Helmestadii 1660.

Cornazzani, De bello civili Gallico • Henrici Catharini Davilae de bello civili Gallico histori-
arum libri quindecim, […] ex Italicis Latinos reddidit Petrus Franciscus Cornazanus 
Forocorneliensis, 3 vol., Romae 1735-45.

Corps diplomatique • Corps universel diplomatique du droit des gens contenant un recueuil 
des traitez d’alliance, de paix, de trève, vol. 5, Amsterdam – La Haye 1728.

Costa, Carmina • Giovanni Costa, Carmina, Padova 1796.
Creutz, Lapis Lydius politicus • Traiani Boccalini lapis Lydius politicus, Latinitate donavit 

Ern. Ioan. Creutz, Amsterodami 1640.
Crusca 1623 • Vocabolario degli Accademici della Crusca, Venezia 1623.
Curione, Historiarum libri XX • Francisci Guicciardini patricii Florentini Historiarum sui 

temporis libri viginti, ex Italico in Latinum sermonem nunc primum et conversi, et editi, 
Caelio Secundo Curione interprete, Basileae 1566.

Dandini, Galateus • Ercole Francesco Dandini, Otium Aricinum sive de urbanis o%ciis 
dialogi V, quibus accedit ab eodem ex Italico sermone in Latinum conversus Ioannis 
Casae Galateus, Romae 1728, 107-93.

De duobus amantibus • De duobus amantibus Guiscardo et Sigismunda. Aeneas Sylvius 
Piccolomini Epistola iuveni non esse negandum amorem. Epistola amatoria ad 
Lucretiam. De remedio amoris, Roma 1475.

Della Casa, Galateo • E. Scarpa (ed.), Giovanni Della Casa, Galateo, overo de’ costumi, 
Modena 1990.

Della Casa, Le Galatee • Le Galatee, premierement composé en Italien par I. de la Case, et 
depuis mis en François, Latin et Espagnol par divers auteurs, [s.l.] 1598.



BIBLIOG#FIA   ·   267

Diodati, Nov-antiqua • Nov-antiqua sanctissimorum patrum et probatorum theologorum 
doctrina, de sacrae scripturae testimoniis, in conclusionibus mere naturalibus […] nunc 
vero iuris publici facta, cum Latina versione Italico textui simul adiuncta, Augustae 
Trebocorum 1636.

Dionisi Metaphorae • Metaphorae ex Ludovico Ariosto, sub numeris Latinitati redditae a d. 
Antonio Dionysio Ver., Veronae 1599.

Dirhaimer, Qudraginta sermones • R.P. Pauli Segneri e Societate Iesu Quadraginta sermones 
[…] ex Italico idiomate Latinitate donati a R.P. Udalrico Dirrhaimer eiusdem societatis, 
Dilingae 1687.

Domenico da Corella, $eotocon • L. Amato (ed.), Domenico di Giovanni da Corella, 
$eotocon, Roma 2018.

Draud, De illustrium statu et politia • Ioannis Boteri viri clarissimi tractatus duo. Prior de 
illustrium statu et politia, libris X. […] Ex Italico primum in Germanicum, atque exinde 
in Latinum translati, et multorum memorabilium accessione ac indice rerum et verborum 
locupletissimo aucti, auctore M. Georgio Draudio, cive Francofurtensi, Ursellis 1602.

Du Bruecqs, $eatrum • Giovanni Botero, $eatrum principum orbis universi, Coloniae 
Agrippinae 1596.

Dudith, Vita Reginaldi Poli • Vita Reginaldi Poli, Britanni, S. R. E. cardinalis et Cantuarien-
sis archiepiscopi, Venetiis 1563.

Du Monin, Beresithias • Ioannis Edoardi du Monin, Burgundionis Gyani Beresithias, sive 
mundi creatio […]. Eiusdem Edoardi manipulus poeticus non insulsus, Parisiis 1579.

Durini, Carmina • Angelo Durini, Carmina, 2 vol., Varsavia 1768.
Erath, Labores apostolici • Reverendissimi D. Abbatis D. Philippi Picinelli […] labores 

apostolici exhibiti in primo quadragesimali […]. In Latinum translati a D. Augustino 
Erath, Augustae Vindelicorum 1711.

Erath, Lumina re&exa • Lumina re&exa. […] Ex Italico Latine reddidit D. Augustinus 
Erath, Francofurti a.M. 1702.

Erath, Mundus symbolicus • Mundus symbolicus, in emblematum universitate formatus, ex-
plicatus, et tam sacris, quam profanis eruditionibus ac sententiis illustratus […] idio-
mate Italico conscriptus a […] Philippo Picinello […] nunc vero iusto volumine auctus 
et in Latinum traductus a R. D. Augustino Erath, 2 vol., Coloniae Agrippinae 1681.

Erath, Sacrarum religionum maximae • Sacrarum religionum maximae ex regula S. P. N. 
Augustini […] Italicis explicatae […] Nunc in Latinum traductae D. Augustino Erath, 
Augustae Vindelicorum 1696.

Erath, Symbola virginea • Symbola virginea ad honorem Mariae matris Dei Italice explicata 
[…] nunc in Latinam traducta […] a D. Augustino Erath, Augustae Vindelicorum 1694.

Estienne, Les abusez • Charles Estienne, Les abusez comédie faite à la mode des anciens 
comiques, Paris 1548.

Eucharius, Grisellis • In hoc opere contenta Grisellis tribus actibus scenicis per Eligium 
Eucharium ludimagistrum Gandensem decorata, Antverpiae 1519.

Eusebio, Inferorum concilium • Inferorum concilium a Torquato Tasso descriptum Latinis 
versibus heroicis reddere expertus est Fridericus Eusebius, Augustae Taurinorum 1881.

Evangelisti, Discorsi grammaticali • Discorsi grammaticali del sig. Gio. Ba!ista Vangelista 
Fermano, Venezia 1596.

Fairfax, Antiquitates urbis Romae • Antiquitates urbis Romae ab Andrea Palladio ex vete-
rum et recentiorum authorum scriptis breviter collectae, Oxonii 1709.



268   ·   BIBLIOG#FIA

Fauno, De antiquitatibus urbis Romae • Lucio Fauno, De antiquitatibus urbis Romae ab 
antiquis novisque auctoribus exceptis et summa brevitate ordineque dispositis per Lucium 
Faunum, Venetiis 1549.

Fauno, Delle antichità della ci!à di Roma • Lucio Fauno, Delle antichità della ci!à di 
Roma, Venezia 1548.

Ficino, El libro dell’amore • S. Niccoli (ed.), Marsilio Ficino, El libro dell’amore, Firenze 1987.
Ficino, Opera • Marsilii Ficini […] opera et quae hactenus extitere et quae in lucem nunc 

primum prodiere omnia, Basileae 1576.
Filarete, Tra!ato di archite!ura • A.M. Finoli, L. Grassi (ed.), Antonio Averlino de!o il 

Filarete, Tra!ato di archite!ura, Milano 1972.
Filelfo, Vita • Vita Dantis Aligherii a I. Mario Philelpho scripta nunc primum ex codice 

Laurentiano in lucem edita et notis illustrata, Florentiae 1828.
Fitzherbert, Galathaeus • Ioannis Casae Galathaeus sive de moribus liber Italicus a Nicolao 

Fierberto Anglo Latine expressus, Romae 1595.
Fitzherbert, Tra!ato • Tra!ato di M. Giovanni Della Casa, […] cognominato Galateo ovvero 

De’ costumi, colla traduzione latina a "onte di Niccolò Fierberto inglese, Padova 1728.
Flacio, Catalogus testium veritatis • Ma!ia Flacio, Catalogus testium veritatis, qui ante 

nostram aetatem reclamarunt papae, Basileae 1556.
Flaminio, Carmina • M. Scorsone (ed.), Marcantonio Flaminio, Carmina, San Mauro 

Torinese 1993.
Flaminio, Epistolae • Epistolae aliquot M. Antonii Flaminii […] editae a Ioachimo Camera-

rio, Noribergae 1571.
Florianus, Descriptio • Ioannis Leonis A"icani de totius A"icae descriptione libri IX, […] 

recens in Latinam linguam conversi Ioanne Floriano interprete, Tiguri 1559.
Fontanini, Historiae summi imperii • Historiae summi imperii Apostolicae Sedis in ducatum 

Parmae et Placentiae libri tres […] ex Italico, Romae 1721.
Foscarini, Le!era • Le!era del R.P.M. Paolo Antonio Foscarini carmelitano sopra l’opinione 

de’ Pi!agorici e del Copernico. Della mobilità della terra e stabilità del sole e del nuovo 
pi!agorico sistema del mondo, Napoli 1615.

Fossati, Elogio • Giuseppe Luigi Fossati, Elogio di Dante Alighieri, Venezia 1783.
Frambaglia, Gode"eis • Gode"eidos seu Ierusalem liberatae Torquati Tassi Latina versio 

auctore Balthassare Frambaglia, 2 vol., Taurini 1786.
Franchi de Conestaggio, De Portugalliae coniunctione • De Portugalliae coniunctione cum 

regno Castellae Historia Hieronymi Conestaggii, patritii Genuensis, divisa in decem 
libros et ex Italico sermone in Latinum conversa, Francofurti a.M. 1602.

Francken, Opere • M. Biagioni (ed.), Christian Francken, Opere a stampa, Roma 2014.
Fraunce, Victoria • G.C. Moore Smith (ed.), Abraham Fraunce, Victoria. A Latin Comedy, 

Louvain 1906.
Galilei, Dialogo • O. Besomi, M. Helbing (ed.), Galileo Galilei, Dialogo sopra i due 

massimi sistemi del mondo tolemaico e copernicano, 2 vol., Padova 1998.
Galilei, Le!era a Cristina • O. Besomi (ed.), Galileo Galilei, Le!era a Cristina di Lorena, 

Roma – Padova 2012.
Galilei, Opere • A. Favaro (ed.), Le opere di Galileo Galilei, edizione nazionale, 20 vol., 

Firenze 1890-1909 [rist. Firenze 1964-65].
Galilei, Saggiatore • O. Besomi, M. Helbing (ed.), Galileo Galilei, Il saggiatore, Roma – 

Padova 2005.



BIBLIOG#FIA   ·   269

Galilei, Systema cosmicum • Galilaei Galilaei […] systema cosmicum […]. Accessit altera 
hac editione praeter conciliationem locorum s. scripturae cum Terrae mobilitate, eiusdem 
tractatus de motu, nunc primum ex Italico sermone in Latinum versus, Lugduni Batavo-
rum 1699 [con frontespizio autonomo e nuova numerazione: Discursus et demon-
strationes mathematicae, circa duas novas scientias […] Galilaei Galilaei, Lugduni 
Batavorum 1699].

Gamurini, Bellum Belgicum • Bellum Belgicum sive Belgicarum rerum e commentariis 
Pompei Iustiniani […] ex Italica Latinitate donati, Coloniae Agrippinae 1611.

Garmers, De ratione status • Scipio Claromontius de ratione status. Ioannes Garmers de 
Italico in Latinum convertit […], Hamburgi 1679.

Gassendi, Apologia • Petri Gassendi Apologia in Io. Bap. Morini librum […] una cum tribus 
Galilaei epistolis de conciliatione Scripturae Sacrae cum systemate Telluris mobilis, 
quarum duae posteriores nondum editae, nunc primum M. Neuraei cura prodeunt, 
Lugduni 1649.

Gentili, Plutonis concilium • Scipii Gentilis Plutonis concilium ex initio quarti libri Solymei-
dos, Londini 1584.

Gentili, Solymeidos liber primus • Torquati Tassi Solymeidos liber primus Latinis numeris 
expressus a Scipio Gentili, Londini 1584.

Gentili, Solymeidos libri II • Scipii Gentilis Solymeidos libri duo priores de Torquati Tassi 
Italicis expressi, Londini 1584.

Gia!ini, Vera Concilii Tridentini historia • Vera Concilii Tridentini historia contra falsam 
Petri Suavis Polani narrationem scripta et asserta a P. Sfortia Pallavicino Societatis Iesu 
[…]. Primum Italico idiomate in lucem edita, deinde ab ipso auctore aucta et recensita ac 
Latine reddita a P. Ioanne Baptista Gia!ino Panormitano eiusdem Societatis Iesu 
sacerdote, 3 vol., Antverpiae 1670.

Gia!ini, Vera Oecumenici Concilii Tridentini historia • Vera oecumenici Concilii Tridentini 
[…] historia contra falsam Petri Suavis Polani narrationem scripta […] a P. Sfortia 
Pallavicino Societatis Iesu […]. Primum Italico idiomate in lucem edita, deinde ab ipso 
auctore aucta et recensita ac Latine reddita a p. Ioanne Baptista Gia!ino Panormitano 
eiusdem Societatis Iesu sacerdote, 3 vol., Coloniae Agrippinae 1717-19.

Giustinian, Latinizzazione • E. Amorino (ed.), Leonardo Giustinian, Maria Verzene 
bella, in Lucioli 2026.

Giustiniani, Castigatissimi annali • Agostino Giustiniani, Castigatissimi annali con la loro 
copiosa tavola della Eccelsa et Illustrissima Republica di Genoa, Genova 1537.

Gómez de Castro, De rebus gestis • De rebus gestis a Francisco Ximenio Cisnerio, archi-
episcopo Toletano, libri octo, Alvaro Gomecio Toletano authore, Compluti 1569.

Gravina, Epistola • Pietro Gravina, Diomedis Caraphae sapientissimi ac illustrissimi viri 
epistola, Ferdinandi regis nomine ad Henricum Hispalensium qualiter in bello gerere se 
debeat, Bononiae 1530.

Gray, Poems • H.W. Starr, J.R. Hendrickson (ed.), "omas Gray, $e Complete Poems, 
Oxford 1966.

Groto, Dalida • Luigi Groto, La Dalida, Venezia 1572.
Gruter, Delitiae Belgicorum • Delitiae C poetarum Belgicorum huius superiorisque aevi 

illustrium […]. Collectore Ranutio Ghero, 4 vol., Francofurti a.M. 1614.
Gruter, Delitiae Gallorum • Delitiae C poetarum Gallorum huius superiorisque aevi 

illustrium […]. Collectore Ranutio Ghero, 3 vol., [Francofurti a.M.] 1609.
Gruter, Delitiae Germanorum • Delitiae poetarum Germanorum huius superiorisque aevi 

illustrium […]. Collectore A.F.G.G., 6 vol., Francofurti a.M. 1612.



270   ·   BIBLIOG#FIA

Gruter, Delitiae Italorum • Delitiae CC Italorum Poetarum huius superiorisque aevi 
illustrium […]. Collectore Ranutio Ghero, 2 vol., [Francofurti a.M.] 1608.

Guarino, De regentis et boni principis o%ciis • Ba!ista Guarino, De regis et boni principis 
o%cio a Diomede Carafa primo Magdalunensium comite compositum, Neapolis 1668 
• B. Guarino, De regentis et boni principis o%ciis, Patavii 1754.

Guazzo, Civil conversazione • A. Quondam (ed.), Stefano Guazzo, La civil conversazione, 
2 vol., Roma 2010.

Guazzo, De civili conversatione • De civili conversatione domini Stephani Guazzi libri 
quatuor […]. La civil conversatione del Sig. Stefano Guazzo gentilhuomo di Casale di 
Monferrato divisa in qua!ro libri […], Argentorati 1614.

Gubernator, Heroica et symbola • Heroica M. Claudii Paradini Belliocensis canonici et 
D. Gabrielis Symeonis, Symbola, iam recens ex idiomate Gallico in Latino ad D. Carolum 
baronem Berlemontanum […] et D. Philippum Mommorensium D. de Hachicourt […] 
a Iohan. Gubernatore patria Gediniense conversa, Antverpiae 1562.

Guicciardini, La historia d’Italia 1562 • La historia d’Italia di m. Francesco Guicciardini, 
Venezia 1562.

Guicciardini, La historia d’Italia 1563 • La historia d’Italia di m. Francesco Guicciardini 
gentil’huomo #orentino, Venezia 1563.

Guicciardini, Loci duo • Francisci Guicciardini Patricii Florentini loci duo, Basileae 1569.
Guicciardini, Storia d’Italia • E. Lugnani Scarano (ed.), Francesco Guicciardini, Storia 

d’Italia, in Opere di Francesco Guicciardini, 2 vol., Torino 1981.
Hall, Mundus • Mundus alter et idem sive terra Australis antehac semper incognita; longis 

itineribus peregrini academici nuperrime lustrata, authore Mercurio Britannico. Accessit 
propter a%nitatem materiae $omae Campanellae, Civitas Solis et Nova Atlantis 
Francisci Baconi, Ultraiecti 1643.

Hautin, Vita Vincentii Carafae • Vita reverendi patris Vincentii Carafae septimi Societatis 
Iesu generalis a Daniele Bartholi Italice, a Iacobo Hautino Latine contexta, Leodii 1655.

Hawkesworth, Labyrinthus • S. Brock (ed.), Walter Hawkesworth, Labyrinthus, 2 vol., 
New York – London 1988.

Hearne, Remarks and Collections • C.E. Doble (ed.), "omas Hearne, Remarks and 
Collections, Oxford, 1885-1921.

Hiltebrandt, Aminta 1616 • Aminta comoedia pastoralis nobilissimi domini Torquati Tassi 
ex Italico in Latinum conversa ab Andrea Hiltebrando, Francofurti a.M. 1616.

Hiltebrandt, Aminta 1624 • Amynta comoedia pastoralis elegans nobilissimi domini 
Torquati Tassi ex Italico in Latinum conversa ab Andrea Hiltebrando […]. Editio 
secunda, priore correctior, Francofurti a.M. 1624.

Hiltebrandt, Tractatus • Tractatus brevis de praeservatione et curatione pestis F. Evange-
listae Qua!rammi de Agubio […], iam vero ex Italico Latinus opera et studio And. 
Hitlebrandi Med. D., Lipsiae 1618.

Honcamp, Homo et eius partes • Homo et eius partes #guratus et symbolicus, anatomicus, ra-
tionalis, moralis, mysticus, politicus et legalis. […] Nunc primum ex Italico idiomate Lati-
nitati datum a R. D. Ma!hia Honcamp, 2 vol., Augustae Vindelicorum – Dilingae 1695.

Janin, Asiaticae historiae pars posterior • Asiaticae historiae Societatis Iesu pars posterior, 
[…] ex Italico R.P. Danielis Bartoli Romae excuso, Latine reddita a R.P. Ludovico 
Ianino, utroque Societatis eiusdem sacerdote, Lugduni 1667.

Janin, Asiaticae historiae pars tertia • Asiaticae historiae Societatis Iesu pars tertia […] ex 
Italico R.P. Danielis Bartoli e Societate Iesu Latina interprete R.P. Ludovico Ianino ex 
eadem Societate, Lugduni 1670.



BIBLIOG#FIA   ·   271

Janin, De vita et gestis S. Francisci Xaverii • De vita et gestis S. Francisci Xaverii e Societate 
Iesu Indiarum apostoli libri quatuor, ex R.P. Danielis Bartoli e Societate Iesu, Italico 
Romae approbato et edito. Latine redditi a P. Ludovico Ianino ex eadem Societate, 
Lugduni 1666.

Janin, De vita et instituto S. Ignatii • De vita et Instituto S. Ignatii Societatis Iesu fundatoris 
libri quinque ex Italico R.P. Danielis Bartoli Romae edito, Latine redditi a P. Ludovico 
Ianino, Lugduni 1665.

Janin, Europeae historiae pars prior • Europeae historiae Societatis Iesu pars prior. Anglia; 
ex edito Romae Italico R.P. Danielis Bartoli e Societate Iesu Latina interprete R.P. 
Ludovico Ianino ex eadem Societate, Lugduni 1671.

Kruus, Princeps • Virgilii Malvezzi Marchionis Princeps eiusque arcana in vita Romuli 
repraesentata. Latinitate donavit Iohannes Kruuss I.F., Lugduni Batavorum 1636.

Kruus, Tyrannus • Virgilii Malvezzi Marchionis Tyrannus eiusque arcana in vita Tarquinii Su-
perbi repraesentata. Latinitate donavit Iohannes Kruus I.F., Lugduni Batavorum 1636.

Kyriander, Descriptio • Leandri Alberti Bononiensis descriptio totius Italiae […] ex Italica 
lingua nunc primum in Latinam conversa interprete Guilielmo Kyriandro Hoeningeno, 
Colonia Agrippinensi 1566.

Landino, Carmina • A. Perosa (ed.), Cristoforo Landino, Carmina omnia, Firenze 1939.
Langenhert, Princeps • Nicolai Machiavelli Florentini Princeps interprete Casparo Langen-

hert Philosopho, qui sua ei commentaria adiecit, Amsterdami 1699.
Lebeau, Carmina • Carmina D. Caroli Lebeau, Parisiis 1782.
Lebeau, Opera Latina • Opera Latina D. Caroli Lebeau, 2 vol., Parisiis 1816.
Libassi, Solymeis • Solymeidos seu Hierosolymorum Torquati Tassi poëma a D. Vincentio 

Libassi, sacrae theologiae doctore et ecclesiae Panormitanae canonico, heroico carmine 
Latine redditum, Panormi 1683.

Librorum annotatio 1501 • Librorum Francisci Petrarche impressorum annotatio, Venetiis 1501.
Librorum annotatio 1503 • Librorum Francisci Petrarche impressorum annotatio, Venetiis 1503.
Lupardi, Antiquitates • Antiquitates almae urbis Romae ab Andrea Palladio ex variis aucto-

ribus collecta et ad ipsomet dimensa, Romae 1618.
Lupardi, Mirabilia • Mirabilia urbis Romae, […] Latine redditum et multis locis correctum 

et ampliatum a Ioanne Lupardo Romano, Romae 1618.
Machiavelli, Historiae Florentinae • Historiae Florentinae Nicolai Machiavelli, civis et secre-

tarii Florentini, libri octo […]. Nunc primum omnes Latinitate donati, Argentorati 1610.
Madrignano, Imprese • M. Viganò (ed.), Arcangelo Madrignano, Le imprese dell’illustris-

simo Gian Giacomo Trivulzio il Magno. Dai codici trivulziani 2076, 2079, 2124, 
Milano 2014.

Madrignano, Itinerarium • Itinerarium Portugallensium e Lusitania in Indiam, unde in 
Occidentem et demum ad Aquilonem, [Mediolani 1508].

Madrignano, Novum itinerarium • Ludovici patritii Romani novum itinerarium Aethiopiae, 
Aegipti, utriusque Arabiae, Persidis, Siriae ac Indiae, intra et extra Gangem, [Mediolani 
1511].

Manfredi, Tractatus de peste • Tractatus utilis valde de peste compositus per magistrum 
Heieronimi de Man"edis civem Bononiensem, phisicum ac astrologum dignissimum, 
Bononiae 1479.

Marsi, Libro de l’amore • Leone Ebreo, Libro de l’amore divino et humano, Roma 1535.
Massari, Eusebius captivus • [Girolamo Massari], Eusebius captivus, sive modus procedendi 

in curia Romana contra Lutheranos, Basileae 1553.



272   ·   BIBLIOG#FIA

Masuccio, Il Novellino • S.S. Nigro (ed.), Masuccio Salernitano, Il Novellino, Roma – Bari 
1979.

Maurizio, Rolandi Furiosi liber primus • Rolandi Furiosi liber primus Latinitate donatus a 
Visito Mauritio de Monte Florum, Auximi 1570.

Maurizio, Rolandi Furiosi principia • Rolandi Furiosi cantus cuiusque principia Latinitate 
donata, autore Visito Mauritio de Monte Florum, Auximi 1570.

Mehus, Vita • Lorenzo Mehus, Ambrosii Traversari […] Vita, Firenze 1759.
Micanzio, Vita • Fulgenzio Micanzio, “Vita del padre Paolo”, in C. Vivanti (ed.), Paolo 

Sarpi, Istoria del concilio tridentino, vol. 2, Torino 1974, 1273-1413.
Miniscalchi, Carminum liber • Aloysii comitis de Miniscalchi patricii Veronensis Mororum 

libri III, Carminum liber, Veronae 1769.
Molza, Rime • F. Pigna!i (ed.), Francesco Maria Molza, Rime, Milano 2024.
Monti, Latinizzazione • L. Saverna (ed.), Vincenzo Monti, In morte di Ugo di Bassville, in 

Lucioli 2026.
Morata, Monumenta • Olimpiae Fulviae Moratae mulieris omnium eruditissimae Latina et 

Graeca, quae haberi potuerunt, monumenta, Basileae 1558.
Morata, Opera • Olimpiae Fulviae Moratae foeminae doctissimae ac plane divinae orationes, 

dialogi, epistolae, carmina, tam Latina quam Graeca, Basileae 1562.
Morata, Opera omnia • Olimpiae Fulviae Moratae opera omnia cum eruditorum testimoniis, 

quibus, praeter C.S.C. epistolas selectas et orationes, nunc demum accesserunt M. Antonii 
Paganutii fabulae ex Aesopo Latine factae et Ioannis Boccacii quaedam ex Italico, 
Basileae 1580.

Moreni, Continuazione • Domenico Moreni, Continuazione delle Memorie istoriche 
dell’ambrosiana imperial basilica di S. Lorenzo di Firenze, 2 vol., Firenze 1816-17.

Morlini, Novellae • Morlini Novellae cum gratia et privilegio cesareae maiestatis et summi 
ponti#cis decennio duratura, Neapoli 1520.

Morsius, Discursus • Discursus Fr. Campanellae de Belgio sub Hispanica potestatem 
redigendo, in Speculum consiliorum Hispanicorum, in quo regis Hispaniarum machina-
tiones variae contra evangelicos pro nova monarchia fundanda, a diversis authoribus, 
tanquam in tabella repraesentantur, Lugduni 1617, A1r-A8r.

Müllern, Spicilegium • Johannis Casae Galateus sive de morum elegantia liber, inq. eum 
Petri Müllern Ddi [sic] Spicilegium, Nordhusae 1669.

Naldi, Elegiae • L. Juhász (ed.), Naldo Naldi, Elegiarum libri III. Ad Laurentem Medicen, 
Leipzig 1934.

Naldi, Epigrammata • A. Perosa (ed.), Naldo Naldi, Epigrammaton liber, Budapest 1943.
Negri, Commentarius • Turcicarum rerum commentarius Pauli Iovii episcopi Nucerini ad 

Carolum V Imperatorem Augustum, ex Italico Latinus factus, Francisco Nigro 
Bassianate interprete, Vitebergae 1537.

Negri, Liberum arbitrium • Francesco Negri, Liberum arbitrium: tragoedia, [Geneva] 1559.
Negri, Tragedia • C. Casalini, L. Salvarani (ed.), Francesco Negri, Tragedia intitolata 

Libero Arbitrio (1546, 1550), Roma 2014.
Negri, Turcicarum rerum commentarius • Turcicarum rerum commentarius Pauli Iovii 

episcopi Nucerini ad Carolum V imperatorem Augustum ex Italico Latinus factus, 
Francisco Nigro Bassianate interprete, Vitebergae 1537.

Nifo, De regnandi peritia • S. Mercuri, P. Larivaille (ed.), “Agostino Nifo, De regnandi 
peritia”, in M. Martelli, P. Larivaille, J.-J. Marchand (ed.), Niccolò Machiavelli, Il 
Principe/Le Prince, Paris 2008, 183-322.



BIBLIOG#FIA   ·   273

Paleario, Conce!i • Conce!i del sig. Aonio Paleari, per imparare insieme la grammatica, et la 
lingua di Cicerone, In Venetia 1567.

Paleo!i, Discorso • Gabriele Paleo!i, Discorso intorno alle imagini sacre et profane diviso in 
cinque libri, Bologna 1582 • G.F. Freguglia (ed.), Gabriele Paleo!i, Discorso intorno 
alle immagini sacre e profane, 1582, Ci!à del Vaticano – Milano 2002.

Palladio, Antichità • L. Puppi (ed.), Andrea Palladio, “L’antichità di Roma (1554)”, in 
Id., Scri!i sull’archite!ura, 11-36.

Palladio, Descritione • L. Puppi (ed.), Andrea Palladio, “Descritione de le chiese di Roma 
(1554)”, in Id., Scri!i sull’archite!ura, 37-56.

Palladio, Scri!i sull’archite!ura • L. Puppi (ed.), Andrea Palladio, Scri!i sull’archite!ura 
(1554-1579), Vicenza 1988.

Parente, Ierusalem liberata • Torquati Tassi Ierusalem liberata in sermonem Latinum 
translata, atque epico carmine modulata a Rev. Regiae iurisdictionis Sacerdote D. Mario 
Parente civitatis Surrenti, 4 vol., Neapoli 1824.

Pasqualigo, Il Fedele • F. Romana de’ Angelis (ed.), Luigi Pasqualigo, Il Fedele, Roma 1989.
Passi, Dello stato maritale • Dello stato maritale tra!ato di Giuseppe Passi ravennate 

nell’Accademia de’ signori Informi di Ravenna l’Ardito, Venezia 1602.
Patrizi, Nova de universis philosophia • Francisci Patricii nova de universis philosophia, 

Ferrariae 1591.
Petrarca, De historia Griseldis • Epistola domini Francisci Petrarche laureate poete ad 

dominum Iohannem Florentinum poetam de historia Griseldis mulieris maxime 
constantie et patientie. In preconium omnium laudabilium mulierum, Colonia 1469.

Petrarca, Latinizzazioni • G. Comiati (ed.), Francesco Petrarca, Canzoniere, in Lucioli 2026.
Petrarca, Seniles • S. Rizzo, M. Berté (ed.), Francesco Petrarca, Res seniles. Libri XIII-XVII, 

Firenze 2007.
Petreius, Comoediae • Ioannis Petrei Toletani rhetoris disertiss. et oratoris eloquentiss. in 

academia Complutensi Rhetoricae professoris comoediae qua!uor, Toleti 1574.
Piccolomini, Commentarii • L. Totaro (ed.), Enea Silvio Piccolomini, I commentarii, 

Milano 1984.
Picinelli, Fatiche apostoliche • Filippo Picinelli, Fatiche apostoliche, Milano 1674.
Picinelli, Lumi ri&essi • Filippo Picinelli, Lumi ri&essi, o dir vogliamo conce!i della sacra 

Bibbia osservati ne i volumi non sacri, Milano 1667.
Picinelli, Massime de i sacri chiostri • Filippo Picinelli, Le massime de i sacri chiostri 

ricavate dalla regola del padre S. Agostino, e spiegate in cento discorsi, Milano 1678
Picinelli, Mondo simbolico • Filippo Picinelli, Mondo simbolico, Milano 1653-54.
Picinelli, Simboli verginali • Filippo Picinelli, Simboli verginali a gli honori di Maria madre 

d’Iddio spiegati in cinquanta discorsi, Milano 1679.
Picinelli, Tributi • Filippo Picinelli, Tributi di lode o'erti all’eroiche virtù d’alcuni santi, 

Milano 1675.
Pigafe!a, Vera descriptio • W. Bal (ed.), Filippo Pigafe!a, Vera descriptio regni A"icani 

quod tam ab incolis quam Lusitanis Congus appellatur, Léopoldville 1960.
Pino, Le!ere instru!orie • De le le!ere instru!orie di M. Bernardino Pino da Cagli. Parte 

prima, In Urbino 1592.
Pistorius, Ars cabalistica • Artis cabalisticae, hoc est, reconditae theologiae et philosophiae 

scriptorum tomus I, Basileae 1587.



274   ·   BIBLIOG#FIA

Placentinis, Hierosolyma vindicata • Hierosolyma vindicata seu heroicum poema Torquati 
Tassi epico carmine donatum ab adm. R. D. Hieronymo de Placentinis Foroliviensi, cum 
indice locupletissimo nominum et praecipuarum rerum quae in opere continentur, 
Forolivii 1673.

Plessen, Moralia • “Moralia quaedam Ludovici Ariosti celeberrimi apud Italos poetae in 
versus heroicos Latinos conversa. Pauca item poematia Latina. Interprete et auctore 
Volrado a Plessen”, in Praecepta ethica, sive regulae vitae. A Gyone Faurio, quondam 
Regi Galliae a consiliis, tetrastichis Gallicis inclusae et iam perpetuis senariis Latinae 
expresse. Interprete Volrado a Plessen Megapolitano, Herbornae 1588, 27-34.

Pole, Epistolae • Epistolarum Reginaldi Poli S. R. E. cardinalis et aliorum ad ipsum collectio, 
5 vol., Brixiae 1744-57.

Poliziano, Omnia opera • Omnia opera Angeli Politiani, Venetiis 1498.
Polo, Milion • J.V. Prášek (ed.), Marka Pavlova z Benátek, Milion. Dle jediného rukopisu 

spolu spříslušným základem latinským, Praha 1902.
Polo, Milione latino • A. Barbieri (ed.), Marco Polo, Milione. Redazione latina del 

manoscri!o Z, Parma 1998.
Pontano, Charon • F. Tateo (ed.), Giovanni Pontano, Il dialogo di Caronte, Napoli 2016.
Prescimone, Hierosolyma • “Hierosolyma in libertatem vindicata. Poema Italico sermone 

elucubratum a Torquato Tasso, Latine traductum a Nicolao Josepho Prescimoni 
Regio Consiliario”, in Nicolai Iosephi Prescimoni Siculi Regii Consiliarii […]. Posthuma. 
Quibus accessit in calce tertium edita Innocentium Cladis Traductio excellentissimo 
domino d. Bartholomaeo Corsini […] noncupata, Panormi 1743, 87-98.

Qua!rami Breve tra!ato • Breve tra!ato intorno alla preservatione et cura delle peste di "ate 
Evangelista Qua!rami d’Agubio, Roma 1586.

Reiche, De Aulico liber primus • Baldessaris Castilionii de Aulico, Ioanne Ricio Annoberensi 
interprete, liber primus, Argentorati 1577.

Reiche, De Aulico libri IV • Baldessaris Castilionii comitis ad Alphonus Ariostum de Aulico 
libri IV, Ioanne Ricio Annoberense interprete, Francoforti 1584.

Reusner, De civili conversatione • Stephani Guazzi de civili conversatione dissertationes 
politicae, enucleatae, repurgatae, locupletatae, synopsi insuper et oeconomia quadam 
illustratae ab Elia Reusnero Leorino, cum eiusdem Guazzi Convivio Casalino civilis 
conversationis formam repraesentante, Jenae 1606.

Ricci, Epidemiarum antidotus • Marsilii Ficini de vita libri tres, recens iam a mendis situque 
vindicati. […] His accessit, eiusdem epidemiarum antidotus tutelae quoque bonae 
valetudinis a!inens, ex idiomate $usco Latinitate donata, Basileae 1529, 263-357.

Riedel, Geographia • Geographia moralibus et politicis discursibus illustrata, auctore Rv. P. 
Daniele Bartoli e Societate Iesu, Italico idiomate edita et nunc primum Latine reddita, 
Constantiae 1673.

Rieppi, Concilium inferorum • Concilium inferorum Torquati Tassi in Latinos hexametros 
versus translatum ab Antonio Rieppio, Aug[usta] Taurinorum 1864.

Rohan, Trutina statuum Europae • Trutina statuum Europae olim scripta ab illustrissimo 
duce de Rohan. […] Accessit vita Alberti Wallensteinii ex Italico in Latinum translata, 
Rostochl 1668.

Roseo, Institutione • Institutione del prencipe christiano di Mambrino Roseo, Roma 1543.
Rota, De tormentariorum vulnerum natura • De tormentariorum vulnerum natura et 

curatione liber. Io. Francisco Rota autore, Bononiae 1555.



BIBLIOG#FIA   ·   275

Salmuth, De civili conversatione 1598 • De civili conversatione libri quatuor Italice per 
nobilem Stephanum Guazzum conscripti, accuratius Latine redditi ab Henrico Salmuth, 
editio postrema, Ambergae 1598.

Salmuth, De civili conversatione 1602 • De civili conversatione libri quatuor Italice per 
nobilem Stephanum Guazzum conscripti, accuratius nunc Latine redditi ab Henrico 
Salmuth, editio tertia, Ambergae 1602.

Salmuth, De civili conversatione 1608 • De civili conversatione domini Stephani Guazzi libri 
quatuor ex Italico in Latinum sermonem translati ab Henrico Salmuth, editio quarta, 
Ambergae 1608.

Salmuth, De mutua et civili conversatione • De mutua et civili conversatione libri quatuor, 
Italice per nobilem Stephanum Guazzum conscripti, accuratius nunc Latine redditi ab 
Henrico Salmuth, Ambergae 1596.

Salmuth, De statu maritali • De statu maritali tractatus Iosephi Passi Ravennatis academici, 
[…] ex Italico nunc primum Latine redditum ab Henrico Salmuth, Ambergae 1612.

Salmuth, ΓΑΜΟΛΟΓΙΑ • ΓΑΜΟΛΟΓΙΑ, regulas seu leges connubiales, […] liber tam 
nuptias ambientibus, quam matrimonio iunctis utilissimus pariter ac iucundissimus, ex 
Italico D. Iosephi Passi Ravennatis tractatu Latine redditus, auctus ac locupletatus ab 
Henrico Salmuth, Francofurti a.M. 1617.

Salmuth, Rerum memorabilium libri II • Rerum memorabilium, iam olim deperditarum et 
contra recens atque ingeniose inventarum libri duo, a Guidone Pancirollo […]. Italice 
primum conscripti, nec unquam hactenus editi nunc vero et Latinitate donati et notis 
quamplurimis ex ictis, historicis, poetis et philologis illustrati per Henricum Salmuth, 
2 vol., Ambergae 1599-1602.

Salutati, De fato • C. Bianca (ed.), Coluccio Salutati, De fato et fortuna, Firenze 1985.
Salutati, Epistolario • F. Novati (ed.), Epistolario di Coluccio Salutati, 4 vol., Roma 1891-1911.
Sansovino, Cento novelle • Cento novelle scelte da i più nobili scri!ori per Fran. Sansovino, nelle 

quali piacevoli et aspri casi d’amore, et altri notabili avvenimenti si leggono, Venezia 1561.
Sanudo, Diarii • R. Fulin (ed.), I diarii di Marino Sanuto (1496-1533) dall’autografo 

marciano Ital. cl. VII codd. CDXIX-CDLXXVII, 58 vol., Venezia 1879-1902.
Sanudo, La spedizione • R. Fulin (ed.), La spedizione di Carlo VIII in Italia raccontata da 

Marino Sanuto, Venezia 1883.
Saraceni, Archite!ura • Archite!ura di Sebastian Serlio bolognese, in sei libri divisa. […] 

Nuovamente impressi in bene#cio universale in lingua latina et volgare, con alcune 
aggiunte / Sebastiani Serlii Bononiensis de architectura libri sex, Venezia 1663.

Saraceni, De amore dialogi III • Leonis Hebraei doctissimi atque sapientissimi viri de amore 
dialogi tres, nuper a Ioanne Carolo Saraceno purissima candidissimaque Latinitate 
donati, Venetiis 1564.

Saraceni, De architectura libri V • Sebastiani Serlii Bononiensis de architectura libri quinque, 
quibus cuncta fere architectonicae facultatis mysteria docte, perspicue, uberrimeque expli-
cantur, a Ioanne Carolo Saraceno ex Italica in Latinam linguam nunc primum translati 
atque conversi, Venetiis 1569.

Sarpi, Historiae Concilii Tridentini • Petri Suavis Polani historiae Concilii Tridentini libri octo, 
ex Italicis summa #de et accuratione Latini facti, Augustae Trinobantum [Londra] 1620.

Sarpi, Opere • G. Cozzi, L. Cozzi (ed.), Paolo Sarpi, Opere, in R. Ma!ioli, P. Pancrazi, 
A. Schia'ni (ed.), La Le!eratura italiana. Storia e testi, vol. 35.1, Milano 1969.



276   ·   BIBLIOG#FIA

Sca'gliono, De humanarum propensionum praenotionibus • De humanarum propensionum 
ex temperamento praenotionibus tractatus. Ex privatis Camilli Baldi Bononiensis 
philosophi sermonibus, olim ab Hyppolito Sca%gliono medicinae doctore excerptus et in 
lucem editus, Bononiae 1629.

Scarla!ini, L’uomo e le sue parti • O!avio Scarla!ini, L’huomo e sue parti #gurato e simbo-
lico, anatomico, rationale, morale, mistico, politico e legale, 2 vol., Bologna 1683.

Schede Melissus, Schediasmata • Melissi Schediasmata poetica, secundo edita multo 
auctiora, Lutetiae Parisiorum 1586.

Schröter, Historica totius terrarum orbis • Historica totius terrarum orbis, Er$urt 1620.
Schröter, Mercurius cosmicus • Mercurius cosmicus, id est epitome geographica, Ienae 1648.
Serlio, Il se!imo libro d’archite!ura • Sebastiano Serlio, Il se!imo libro d’archite!ura / 

Sebastiani Serlii Bononiensis architectura liber septimus, Francofurti a.M. 1575.
Serlio, Libri V • Sebastiano Serlio, Il primo [-quinto] libro d’archite!ura, Venezia 1551.
Serlio, Libro extraordinario • Sebastiano Serlio, Libro extraordinario, Venezia 1566.
Silvestri, Chronologia • Com. Camilli de Sylvestris Rhodigini chronologia in tres partes di-

visa […] eius #lio curante Latine redditum, Lipsiae 1726.
Simeoni, Le imprese heroiche • Gabriele Simeoni, Le imprese heroiche et morali, Lyon 1559.
Simeoni, Les devises héroïques • Gabriele Simeoni, Les devises ou emblèmes héroïques et 

morales, Lyon 1559.
Sozzini, De auctoritate • [Fausto Sozzini], De auctoritate sacrae scripturae, Steinfurti 1611.
Sozzini, De sacrae scripturae auctoritate • [Fausto Sozzini], De sacrae scripturae auctoritate 

opusculum, Sevilla 1588.
Sozzini & Sozzini, Explicationes • M. Biagioni (ed.), Lucio Sozzini, Fausto Sozzini, Le 

Explicationes giovannee, Roma 2020.
Sperelli, Episcopus • Episcopus […] Alexander Sperellus Eugubinus antistes e collegio 

summi ponti#cis throno assistentium Italico sermone scripsit, Hannibal Adami Firmanus 
e Societate Iesu […] idiomate Latino donabat, 2 vol., Romae 1670.

Stang, Institutio • Institutio principis christiani, Italice per domini Mambrinum Rosaeum de 
Fabriano conscripta, Latine vero reddita ab Adamo a Stang, in Stonsbor' et Cunitz, eq. 
Silesio. Cum indice duplici, altero capitum, altero rerum memorabilium, Argentorati 1608.

Staudigl, Tributa encomiorum • Tributa encomiorum heroicis quorundam sanctorum virtu-
tibus oblata. […] Nunc Latinitate donata a R.P. Udalrico Staudigl, Augustae 
Vindelicorum 1697.

Strozzi, Della Famiglia de Medici • Giovan Ba!ista Strozzi, Della famiglia de Medici, 
Firenze 1610.

Stupanus, Dialogi • Francisci Patricii de legendae scribendaequae [sic] historiae ratione, dia-
logi decem, ex Italico in Latinum sermonem conversi Io. Nic. Stupano […] interprete, 
Basileae 1570.

Stupanus, Discursus • Nicolai Machiavelli Florentini, ΤΟΥ ΠΟΛΙΤΙΚΩΤΑΤΟΥ, discursus 
ad historiam magni illius Livii libris III expositi, totius reipublicae summam argute 
repraesentantes. Notis perpetuis et solennibus illustrati, autore Iusto Reifenberg, 
Marpurgi 1620.

Stupanus, Disputationes de republica • Nicolai Macchiavelli [sic] Floren. disputationum de 
republica, quas ‘discursus’ nuncupavit, libri III. […] Ex Italico Latine facti, Mompel-
garti 1588.

Stupanus, Historiae Neapolitanae • Pandulphi Collenutii iurisconsulti Pisaurensis historiae 
Neapolitanae ad Herculem I Ferrariae ducem libri VI […]. Omnia ex Italico sermone in 
Latinum conversa, Ioann. Nicol. Stupano Rheto interprete, Basileae 1572.



BIBLIOG#FIA   ·   277

Stupanus, Princeps • Nicolai Machiavelli Princeps. Ex Sylvestri Telii Fulginatis traductione 
diligenter emendata […], Basileae 1580.

Stupanus, Historiae de bello • Ioan. Petri Contareni Veneti historiae de bello nuper Venetis a 
Selimo II Turcarum imperatore illato, liber unus, ex Italico sermone in Latinum conver-
sus, a Ioan. Nicolao Stupano, Basileae 1573.

Szegedi Kis, Speculum ponti#cum Romanorum • Speculum ponti#cum Romanorum in quo 
imperium, decreta, vita, prodigia, interitus, elogia accurate proponuntur, cum iucundis de 
traditionibus ponti#ciis quaestionibus per Stephanum Szegedinum Pannonium […]. 
Accesserunt nunc hac quarta editione formulae iuramentorum, quibus doctores ponti#cii, 
notarii item et episcopi, Romano ponti#ci obstringuntur, in easque annotationes et duo 
loci Fr. Guicciardini historia ab expurgatoribus dolo malo subtracti, [s.l.] 1602.

Tasso, Latinizzazioni • G. Mari (ed.), Torquato Tasso, Gerusalemme liberata, in Lucioli 2026.
Tegli, De Principe libellus • Nicolai Machiavelli reip. Florentinae a secretis, ad Laurentium 

Medicem de Principe libellus […] nunc primum ex Italico in Latinum sermonem versus 
per Sylvestrum Telium Fulginatem, Basileae 1560.

Tesauro, Cannocchiale • Emanuele Tesauro, Il cannocchiale aristotelico, Torino 1654.
Testi mariani • S. De Fiores, L. Gambero (ed.), Testi mariani del secondo millennio, vol. 5, 

Autori moderni dell’Occidente (secc. XVI-XVII), Roma 2003.
Tilenus, Epigrammata • Georgii Tileni Aurimontani V.I.D. Epigrammata, Gorlicii 1588.
Tonini, Saggio canto quarto • Angelo Tonini, “Saggio di una versione latina della 

Gerusalemme liberata (dal canto quarto)”, La Gioventù 10.2 (1871), 784-97.
Tonini, Saggio canto secondo • Angelo Tonini, “Saggio di una versione latina della 

Gerusalemme liberata”, La Gioventù 10.2 (1871), 356-61.
Toraldo, Hierosolyma liberata • Torquati Tassi Hierosolyma liberata a Iosepho Toraldo, 

Felicis #lio, e versibus Italicis in Latinos conversa, Romae 1900.
Toscano, Carmina • Carmina illustrium poetarum Italorum. Io. Ma!haeus Toscanus conqui-

sivit, recensuit, bonam partem nunc primum publicavit, 2 vol., Lutetiae [Parigi] 1576-77.
Tosi, Disceptationes Calvinicae • F. Francisci Panicarolae […] Disceptationes Calvinicae a 

Ioanne Tonso Mediolan. patritio in Latinum conversae, Mediolani 1594.
Tournes, De arte bellica • Jean de Tournes, Hier. Cataneus de Arte bellica […], Lugduni 1600.
Turler, Aulicus • Aulicus Balthasaris Castilionii, factus ex Italico sermone Latinus, autore 

Hieronymo Turleo, Vuitebergae 1569.
Turler, De migrationibus 1564 • De migrationibus populorum septentrionalium, post 

devictos a Mario Cimbros et de ruina Imperii Romani liber, factus ex Italico sermone 
Latinus, per Hieronymum Turlerum, Francofurti a.M. 1564.

Turler, De migrationibus 1601 • De migrationibus populorum septentrionalium, post 
devictos a Mario Cimbros et de ruina Imperii Romani liber, factus ex Italico sermone 
Latinus, per Hieronymum Turlerum, Hanoviae 1601.

Turler, De perfecto Aulico • De perfecto Aulico Balthasaris Castilionii deque eius in Latinam 
lingua versione narratio, Vuitebergae 1561.

Utenhove, Commentariolus • Commentariolus parallelos […] nunc primum ex Iohannis 
Boteri Itali libris idioma versus in Latinum ex Italo sermone, Coloniae Agrippinae 1597.

Valentianus, Solymeis • Ioannis Baptistae Valentiani, patricii Camberiani, Solymeidos libri 
quatuor ad sereniss. Victorem Amedeum, subalpinorum principem potentissimum, 
Camberii 1611.

Van der Burch, Laudes • Adriani Burchii laudes illustrissimae Hieronymae Columnae, Asca-
nii Columnae et Ianae Aragoniae #liae, vario genere carminum a diversis celebratae, 
Antverpiae 1582.



278   ·   BIBLIOG#FIA

Vannini, Liber XVI • Torquati Tassi liber XVI Hierosolymae liberatae a Guidone Vannino I.C. 
cive Lucense ac Romano Latinitate donatus, nuper impressus, Vicentiae 1623.

Verdier, Imagines deorum, qui ab antiquis colebantur • Imagines deorum, qui ab antiquis 
colebantur, in quibus simulacra, ritus, caerimoniae, magnaque ex parte veterum religio 
explicatur, olim a Vincentio Chartario Rhegiensi ex variis auctoribus in unum collectae, 
atque Italica lingua expositae, nunc vero ad communem omnium utilitatem Latino 
sermone ab Antonio Verderio […] expressae, atque in meliorem ordinem digestae, 
Lugduni 1581.

Verdier, Les images des dieux des anciens • Les images des dieux des anciens, contenans les 
idoles, coustumes, cérémonies et autres choses appartenans à la religion des payens. 
Recuillies premièrement et exposées en italien par le seigneur Vincent Cartari de Rhege, et 
maintenant traduites en "ançois et augmentées par Antoine Du Verdier, Lyon 1581.

Vergerio, De idolo Lauretano • De idolo Lauretano, quod Iulium III Roma episcopum non 
puduit in tanta luce Evangelii undique erumpente, veluti in contemptum Dei atque 
hominum, approbare. Vergerius Italice scripsit, Ludovicus eius nepos vertit, [s.l.] 1554.

Vergerio, Francisci Spierae casus • [Pier Paolo Vergerio], Francisci Spierae Civitatulani 
horrendus casus, [s.l.] 1548.

Vergerio, Il catalogo de’ libri • Pier Paolo Vergerio, Il catalogo de’ libri li quali nuovamente 
nel mese di maggio nell’anno presente MDXLVIIII sono stati condannati et scomunicati per 
heretici da M. Giovan Della Casa legato di Vinetia et d’alcuni "ati. È aggiunto sopra il 
medesimo catalogo un iudicio et discorso del Vergerio, [Zurigo] 1549.

Vergerio, In Francisci Spierae casum Apologia • [Pier Paolo Vergerio], “In Francisci 
Spierae casum Apologia”, in Francisci Spierae […] in horrendam incidit desperationem 
historia, [Basileae 1550], 125-44.

Vespasiano da Bisticci, Le vite • A. Greco (ed.), Vespasiano da Bisticci, Le vite, 2 vol., 
Firenze 1970.

Villani, Comento • G. Cugnoni (ed.), Filippo Villani, Il comento al primo canto dell’In-
ferno, Ci!à di Castello 1896.

Volpi, La libreria • Gaetano Volpi, La libreria de’ Volpi, e la stamperia cominiana illustrate 
con utili e curiose annotazioni, Padova 1756.

Watson, Ἑκατομπαθία • "omas Watson, $e Ἑκατομπαθία or Passionate Centurie of 
Love, London [1582].

Winther, Pastor #dus • Georg Valentin von Winther, Pastor #dus Baptistae Guarini 
Equitis, tragicomaedia pastoralis ex Italico Latina mutatis mutandis, Veteri Sedinorum 
Colonia [Ste!ino] 1607.

Wolf, De naturae humanae fabrica • De naturae humanae fabrica dialogi decem. […]. 
Opusculum olim a Ioanne Baptista de Gello […] nunc multis in locis restitutum et in 
Latinum conversum auctore Iohann Wol#o […], Ambergae 1609.

Wolf, Lectionum • Iohannis Wol#i I.C. Lectionum memorabilium et reconditarum centenarii 
XVI, 2 vol., Lavingae 1600.

Zannis, Bullioneis • Bullioneidos sive Hierusalem liberata Torquati Tassi heroico carmine 
donata ab Adm. R. D. Dominico de Zannis Cremonensi […] quae in viginti hisce libris 
continentur, Cremonae 1743.



BIBLIOG#FIA   ·   279

Siti internet (ultima consultazione 8.11.2025)

Comoediae Latinae • Comoediae Latinae. A Listing of Extant Early Modern English Drama 
Wri!en in Latin
▶ h!ps://cord.ung.edu/latin.html.

REED • Records of Early English Drama
▶ h!ps://ereed.org.

Su!on • D.F. Su!on (ed.), William Alabaster, Roxana (ca. 1595)
▶ h!ps://philological.cal.bham.ac.uk/alabaster.

TradLat • TradLat. Traductions latines d’oeuvres vernaculaires
▶ h!ps://tradlat.irht.cnrs.fr.

TransLATINg • TransLATINg. Italian Literary Texts in Latin Translation
▶ h!ps://www.trans-lating.it.

Versio Latina • Versio Latina. Actors, Objectives, and Functions of Translating Early Modern 
Literature into Latin
▶ h!ps://tinyurl.com/2rjrf46k.

Writing Bilingually • Writing Bilingually, 1465-1700. Self-Translated Books in Italy and France
▶ h!ps://warburg.sas.ac.uk/research-fellowships/research-projects.



280   ·   BIBLIOG#FIA

Studi

BCJ • C. Sommervogel (ed.), Bibliothèque de la Compagnie de Jésus, 12 vol., Bruxelles – 
Paris 1890-1960.

DBI • Dizionario Biogra#co degli Italiani, 100 vol., Roma 1960-2020.
GDLI • S. Ba!aglia (ed.), Grande Dizionario della Lingua Italiana, 21 vol., Torino 1961-2002.
IGI • Indice Generale degli Incunaboli delle biblioteche d’Italia, 6 vol., Roma 1943-81.

Aboaf 2020 • F. Aboaf, L’italiano di Machiavelli e Guicciardini in alcune traduzioni in 
latino, "ancese e tedesco del XVI secolo. Appunti per una storia del lessico politico, Firenze 
2020.

Addante 2025 • L. Addante, “Postfazione”, in N. Bobbio (ed.), L. Addante (rev.), 
Tommaso Campanella, La ci!à del sole, Torino 2025, 251-444.

Albanese 1991 • G. Albanese, “Per la fortuna umanistica di Boccaccio: il Corbaccio 
latino di Antonio Beccaria”, Studi umanistici 2 (1991), 89-150.

Albanese 1993 • G. Albanese, “Fortuna umanistica della Griselda”, in Il Petrarca latino e 
le origini dell’Umanesimo [= Quaderni petrarcheschi 9-10 (1992-93)], 571-627.

Albanese 1994 • G. Albanese, “La novella di Griselda: De insigni obedientia et #de 
uxoria”, in M. Guglielmine!i (ed.), Petrarca e il petrarchismo. Un’ideologia della 
le!eratura, Alessandria 1994, XIX-XLIX.

Albanese 1997 • G. Albanese, “La Fabula Zapelleti di Antonio Loschi”, in G. Ferraù, 
V. Fera (ed.), Filologia umanistica. Per Gianvito Resta, vol. 1, Padova 1997, 3-59.

Albanese 2000 • G. Albanese, “Da Petrarca a Piccolomini: codi#cazione della novella 
umanistica”, in Albanese & al. 2000, 257-308.

Albanese & al. 2000 • G. Albanese, L. Ba!aglia Ricci, R. Bessi (ed.), Favole parabole 
istorie. Le forme della scri!ura novellistica dal Medioevo al Rinascimento, Roma 2000.

Albonico 1990 • A. Albonico, Il mondo americano di Giovanni Botero, Roma 1990.
Albonico 1992 • A. Albonico, “Le Relationi universali di Giovanni Botero”, in Baldini 

1992, 167-84.
Albonico 2000 • S. Albonico, “Sulla fortuna dell’orazione a Carlo V di Giovanni Della 

Casa (con una inedita traduzione latina)”, Bolle!ino Storico Piacentino 95.2 (2000), 
233-60.

Altieri Biagi 1965 • M.L. Altieri Biagi, Galileo e la terminologia tecnico-scienti#ca, Firenze 
1965.

Alvar Ezquerra 1983 • A. Alvar Ezquerra, “Juan Pérez (Petreius) y el teatro humaní-
stico”, in Unidad y pluralidad en el mundo antiguo, vol. 2, Madrid 1983, 205-12.

Alvar Ezquerra 1999 • A. Alvar Ezquerra, El Colegio Trilingüe de la Universidad de Alcalá 
(Notas para su estudio), in M.C. Álvarez Morán, R.M. Iglesias Montiel (ed.), Contem-
poraneidad de los clásicos en el umbral del Tercer Milenio, Murcia 1999, 515-23.

Amabile 1882 • L. Amabile, Fra Tommaso Campanella: la sua congiura, i suoi processi, la 
sua pazzia, 3 vol., Napoli 1882.

Amabile 1887 • L. Amabile, Fra Tommaso Campanella ne’ castelli di Napoli, in Roma ed in 
Parigi, 2 vol., Napoli 1887.

Ambrosi 1954 • G. Ambrosi, “Latini Divinae comediae interpretes”, Latinitas 2 (1954), 
200-09.

Amorino 2024 • E. Amorino, “Sulla latinizzazione della lauda giustinianea Maria 
Verzene Bella di Ba!ista Pallavicino”, in Lucioli & Comiati 2024, 452-66.



BIBLIOG#FIA   ·   281

Arduini & Storey 2006 • B. Arduini, H.W. Storey, “Edizione diplomatico-interpretativa 
della le!era di frate Ilaro (Laur. XXIX 8, c. 67r)”, Dante Studies, with the Annual 
Report of the Dante Society, 124 (2006), 77-89.

Ariani 1984 • M. Ariani, Imago fabulosa. Mito e allegoria nei Dialoghi d’amore di Leone 
Ebreo, Roma 1984.

Aricò 1987 • D. Aricò, Il Tesauro in Europa. Studi sulle traduzioni della Filoso#a morale, 
Bologna 1987.

Asor Rosa 1961 • A. Asor Rosa, “Aquino Carlo d’”, in DBI, vol. 3, Roma 1961, 662-64.
Assandria 1928 • G. Assandria, “Giovanni Botero. Note biogra#che e bibliogra#che di 

Giuseppe Assandria suo conci!adino [continuazione]”, Bolle!ino storico-bibliogra#co 
subalpino 30.1-2 (1928), 29-63.

A!i studi danteschi • A!i del congresso internazionale di studi danteschi (20-27 aprile 
1965), Firenze 1965.

Aurnhammer 1994 • A. Aurnhammer, “Andreas Hiltebrand – ein pommerscher 
Dichterarzt zwischen Späthumanismus und Frühbarock”, in W. Kühlmann (ed.), 
Pommern in der Frühen Neuzeit. Literatur und Kultur in Stadt und Region, Tübingen 
1994, 199-225.

Balbiani 1999 • L. Balbiani, “La ricezione della Magia naturalis di Giovan Ba!ista Della 
Porta. Cultura e scienza dall’Italia all’Europa”, Bruniana & Campanelliana 5.2 
(1999), 277-303.

Balbiani 2011 • L. Balbiani, “Campanella e la Guerra dei Trent’anni. Ricezione e 
traduzione degli scri!i politici in Germania”, Bruniana & Campanelliana 17.2 
(2011), 355-79.

Baldassari 2016 • G. Baldassari, “Vicende della fortuna umanistica della novella di 
Cimone (Decameron V 1). La traduzione di Filippo Beroaldo il Vecchio”, Arnovit 1 
(2016), 223-64.

Baldi 2016 • D. Baldi, “"e Young Amerigo Vespucci’s Latin Exercises”, Humanistica 
Lovaniensia 65 (2016), 39-48.

Baldini 1992 • A.E. Baldini (ed.), Botero e la ‘ragion di stato’. A!i del convegno in memoria 
di Luigi Firpo, Firenze 1992.

Barbieri 2015 • E.R. Barbieri, “Francesco Negri à Strasbourg et sa traduction du Turcica-
rum rerum commentarius de Paolo Giovio (1537)”, Histoire et civilisation du livre 11 
(2015), 29-50.

Baron 1978 • F. Baron, Joachim Camerarius (1500-1574). Beiträge zur Geschichte des 
Humanismus im Zeitalter der Reformation, München 1978.

Barsi 2018 • M. Barsi, “Gabriele Simeoni autore e autotradu!ore di imprese nella Lione 
di metà Cinquecento”, in G. Cartago, J. Ferrari (ed.), Momenti di storia dell’autotra-
duzione, Milano 2018, 9-34.

Bartolucci 2019 • G. Bartolucci, “La storia del testo del De Christiana religione”, in Id. 
(ed.), Marsilio Ficino, De Christiana religione, Firenze 2019, 87-137.

Basile 1967 • B. Basile, “Hiram Haydn e il problema del Rinascimento”, in H. Haydn, Il 
Controrinascimento, Bologna 1967, VII-XV.

Batines 1845 • P.C. de Batines, Bibliogra#a dantesca, ossia catalogo delle edizioni, 
traduzioni, codici manoscri!i e comenti della Divina Commedia e delle opere minori di 
Dante, seguito dalla serie de’ biogra# di lui, Prato 1845.



282   ·   BIBLIOG#FIA

Ba!istini 1989 • A. Ba!istini, “I manuali di retorica dei Gesuiti”, in G.P. Brizzi (ed.), La 
Ratio studiorum. Modelli culturali e pratiche educative dei Gesuiti in Italia tra Cinque e 
Seicento, Roma 1981, 77-120.

Ba!istini 2005 • A. Ba!istini, “‘Girandole’ verbali e ‘severità di geometriche dimo-
strazioni’. Ba!aglie linguistiche nel Saggiatore”, Galilaeana 2 (2005), 87-106.

Ba!istini 2009 • A. Ba!istini, Forme e tendenze della predicazione barocca, in M.L. Doglio, 
C. Delcorno (ed.), La predicazione nel Seicento, Bologna 2009, 23-48.

Bausi 2004 • F. Bausi, “Note sul $eotocon di Domenico di Giovanni da Corella”, 
Interpres 23 (2004), 217-24.

Bausi 2008 • F. Bausi, “Coluccio tradu!ore”, Medioevo e Rinascimento 22 (2008), 33-57.
Beer 1996 • J.M.A. Beer, “Medieval Translations: Latin and the Vernacular Languages”, 

in F.A.C. Mantello, A.G. Rigg (ed.), Medieval Latin. An Introduction and Bibliogra-
phical Guide, Washington 1996, 728-33.

Beltramini 2000 • M. Beltramini, “Introduzione”, in Bon#ni, Architectura, III-LXIX.
Bernardi & Pulsoni 2011 • M. Bernardi, C. Pulsoni, “Primi appunti sulle rasse!ature del 

Salviati”, Filologia italiana 8 (2011), 167-200.
Bernardini 2012 • L. Bernardini, “Barezzo Barezzi czy Antonio Possevino? Uwagi dotyc-

zące autorstwa Relatione della segnalata e come miracolosa conquista del Paterno 
Imperio conseguita dal Serenissimo Giovine Demetrio Gran Duca di Moscovia (Venezia 
1605)”, in D. Quirini Poplawska (ed.), Antonio Possevino SJ (1533-1611). Życie i 
dzieło na tle epoki, Kraków 2012, 443-64.

Berno 2007 • F.R. Berno, “Appunti sul latino di Galileo Galilei”, A!i e memorie dell’Acca-
demia galileiana di Scienze, Le!ere ed Arti in Padova 119 (2006-07), 15-37.

Bertelli & Innocenti 1979 • S. Bertelli, P. Innocenti, Bibliogra#a machiavelliana, Verona 
1979.

Bertolini 2000 • L. Bertolini, “Sulla precedenza della redazione volgare del De pictura di 
Leon Ba!ista Alberti”, in M. Santagata, A. Stussi (ed.), Studi per Umberto Carpi. Un 
saluto da allievi e colleghi pisani, Pisa 2000, 281-310.

Bertolini 2025 • L. Bertolini, “Il ‘bilinguismo integrale’ di Leon Ba!ista Alberti e le 
latinizzazioni di testi tecnico-artistici in Italia nel secondo Qua!rocento”, in Heide-
klang & al. 2025b, 333-50.

Bertoni 1904 • G. Bertoni, Nuovi studi su Ma!eo Maria Boiardo, Bologna 1904.
Besomi 2009 • O. Besomi, “Itinerario carsico della Le!era a Cristina di Galileo”, Filologia 

e critica 34.2 (2009), 290-303.
Besomi 2012 • O. Besomi, “Introduzione”, in Galilei, Le!era a Cristina, 13-28.
Bessi 1998 • R. Bessi, “Il modello boccacciano nella spicciolata toscana tra #ne Trecento 

e tardo Qua!rocento”, in G.M. Anselmi (ed.), Dal primato allo scacco. I modelli 
narrativi italiani tra Trecento e Seicento, Roma 1998, 107-23.

Be!inelli 1930 • V.E. Al#eri (ed.), Saverio Be!inelli, Le!ere virgiliane e inglesi e altri 
scri!i critici, Bari 1930.

Bianchi 2014 • M. Bianchi, “Il dire galileiano per titoli: una nota lessicale su Il Saggia-
tore”, Zeitschri- für romanische Philologie 130 (2014), 802-14.

Bianchi 2020 • M. Bianchi, Galileo in Europa. La scelta del volgare e la traduzione latina 
del Dialogo sopra i due massimi sistemi, Venezia 2020.

Bianchi 1989 • S. Bianchi (ed.), La novella italiana, Roma 1989.
Biasiori 2013 • L. Biasiori, “Negri, Francesco”, in DBI, vol. 78, Roma 2013, 120-23.



BIBLIOG#FIA   ·   283

Biasiori 2015 • L. Biasiori, L’eresia di un umanista. Celio Secondo Curione nell’Europa del 
Cinquecento, Roma 2015.

Biasiori 2019 • L. Biasiori, “Tegli, Silvestro”, in DBI, vol. 95, Roma 2019, 288-90.
Bilińska 2006 • M. Bilińska, “Traduzioni latine del Canzoniere di Petrarca sino alla metà 

del Cinquecento”, in B. van den Bossche, M. Bastiaensen, C. Salvadori Lonergan, 
S. Widłak (ed.), Italia e Europa: dalla cultura nazionale all’interculturalismo, vol. 2, 
Firenze 2006, 181-88.

Binns 1990 • J.W. Binns, Intellectual Culture in Elizabethan and Jacobean England, Leeds 
1990.

Bisello 2016 • “Intus et extra idem”, Le!ere Italiane 68.1 (2016), 3-41.
Black 1996 • R. Black, “"e Vernacular and the Teaching of Latin in "irteenth and 

Fourteenth Century Italy”, Studi medievali 37 (1996), 703-51.
Blok 1921 • P.J. Blok, “Tollius, Jacobus”, in Nieuw Nederlandsch biogra#sch woordenboek, 

vol. 5, Leiden 1921, 951.
Bloemendal 2015 • J. Bloemendal (ed.), Bilingual Europe. Latin and Vernacular Cultures, 

Examples of Bilingualism and Multiculturalism c. 1300-1800, Leiden – Boston 2015.
Bloemendal & Norland 2013 • J. Bloemendal, H.B. Norland, Neo-Latin Drama and 

$eatre in Early Modern Europe, Boston – Leiden 2013.
Böhme & al. 2011 • H. Böhme, L. Bergemann, M. Dönike, A. Schirrmeister, G. Toepfer, 

M. Walter, J. Weitbrecht (ed.), Transformation. Ein Konzept zur Erforschung kulturel-
len Wandels, Leiden 2011.

Bolzoni 1994 • L. Bolzoni, Oratoria e prediche, in A. Asor Rosa (dir.), Le!eratura 
italiana, vol. 3.2, Torino 1994, 1041-74.

Bonfa!i 1979 • E. Bonfa!i, La Civil conversazione in Germania. Le!eratura del compor-
tamento da Stefano Guazzo a Adolph Knigge, 1574-1788, Udine 1979.

Bonfa!i 1987 • E. Bonfa!i, “Johannes Caselius liest Giovanni della Casas Galateo (Bolo-
gna, 1565)”, in A. Buck, M. Bircher (ed.), Respublica Guelpherbytana. Wolfenbü!eler 
Beiträge zur Renaissance- und Barockforschung. Festschri- für Paul Raabe, Amsterdam 
1987, 357-81.

Botley 2004 • P. Botley, Latin Translation in the Renaissance. $e $eory and Practice of 
Leonardo Bruni, Giannozzo Mane!i and Desiderius Erasmus, Cambridge 2004.

Bo!eri 1999 • I. Bo!eri, Galateo e galatei. La creanza e l’instituzione della società nella 
tra!atistica italiana tra antico regime e stato liberale, Roma 1999.

Bozza 1980 • T. Bozza, Scri!ori politici italiani dal 1550 al 1660. Saggio di bibliogra#a, 
Roma 1980.

Bozzolo 1973 • C. Bozzolo, Manuscrits des traductions "ançaises d’oeuvres de Boccace: XVe 
siècle, Padova 1973.

Braggio 1884 • C. Braggio, “Una novella del Boccacci trado!a da Bartolomeo Fazio”, 
Giornale Ligustico 11 (1884), 379-87.

Branca 1990 • V. Branca, “Un lusus del Bruni cancelliere: il rifacimento di una novella 
del Decameron (IV, 1) e la sua irradiazione europea”, in P. Viti (ed.), Leonardo Bruni 
Cancelliere della Repubblica di Firenze, Firenze 1990, 207-26.

Branca 1991 • V. Branca, Tradizione delle opere di Giovanni Boccaccio. II. Un secondo 
elenco di manoscri!i e studi sul testo del Decameron con due appendici, Roma 1991.

Branca 1998 • V. Branca, “Origini e fortuna europea della Griselda”, in Id., Boccaccio 
medievale e nuovi studi sul Decameron, Firenze 1998, 388-93.



284   ·   BIBLIOG#FIA

Branca 1999 • V. Branca, Boccaccio visualizzato: narrare per parole e per immagini "a 
Medioevo e Rinascimento, 3 vol., Torino 1999.

Branca 2000 • V. Branca, “Prime proposte sulla di$usione del testo del Decameron 
reda!o nel 1349-51”, Studi sul Boccaccio 28 (2000), 35-72.

Brizio 1933 • A. Brizio, “Una versione latina dell’Orlando furioso e un giudizio del 
Giordani”, Aevum 7.1 (1933), 23-57.

Brock 1988 • S. Brock, “Introduction”, in Hawkesworth, Labyrinthus, vol. 1, 3-246.
Brucker 1744 • J. Brucker, Historia critica philosophiae a mundi incunabulis ad nostram 

usque aetatem deducta, 4 vol., Lipsiae 1742-44; Appendix, Lipsiae 1767 [rist. anast. 5 
vol., Hildesheim – New York 1975].

Bruers 1925 • A. Bruers, “Introduzione”, in Id. (ed.), Tommaso Campanella, Del senso 
delle cose e della magia. Testo inedito italiano con le varianti dei codici e delle due 
edizioni latine, Bari 1925, VII-XXIX.

Brun & al. 2005 • L. Brun, F. Duval, F. Fery-Hue, C. Gadrat, “Vers un inventaire informa-
tisé des traductions latines d’œuvres vernaculaires”, Scriptorium 59 (2005), 90-108.

Bucciarelli 2019 • L. Bucciarelli, “Back to the Ba!le. "e Latin Edition of the Dialogue 
and of the Le!er to Christina (1635-1636)”, Galilaeana 16 (2019), 77-104.

Bünger 1893 • C. Bünger, Ma!hias Bernegger. Ein Bild aus dem geistigen Leben Strassburgs 
zur Zeit des Dreissigjährigen Krieges, Straßburg 1893.

Burgio & Mascherpa 2007 • E. Burgio, G. Mascherpa, “Milione latino. Note linguistiche 
e appunti di storia della tradizione sulle redazioni Z e L”, in R. Oniga, S. Va!eroni 
(ed.), Plurilinguismo le!erario, Soveria Mannelli 2007, 119-58.

Burke 1993 • P. Burke, “Le Courtisan à l’étranger”, in A. Montandon (ed.), Traités de 
savoir-vivre en Italie, Clermont-Ferrand 1993, 237-42.

Burke 1998 • P. Burke, Le fortune del Cortegiano. Baldassarre Castiglione e i percorsi del 
Rinascimento europeo, Roma 1998 [ed. orig. $e Fortunes of the Courtier. $e Euro-
pean Reception of Castiglione’s Cortegiano, Cambridge – Oxford 1995].

Burke 2007a • P. Burke, “Cultures of Translation in Early Modern Europe”, in Burke & 
Hsia 2007, 7-38.

Burke 2007b • P. Burke, “Translations into Latin in Early Modern Europe”, in Burke & 
Hsia 2007, 65-80.

Burke & Hsia 2007 • P. Burke, R.P. Hsia (ed.), Cultural Translation in Early Modern 
Europe, Cambridge 2007.

Burne! 1985 • C.S.F. Burne!, “Some Comments on the Translating of Works from 
Arabic into Latin in the Mid-TwelBh Century”, in A. Zimmermann, I. Craemer-
Ruegenberg, G. Vuillemin-Diem (ed.), Orientalische Kultur und Europäische Mi!el-
alter, Berlin 1985, 161-71.

Burne! & Juste 2016 • C. Burne!, D. Juste, “A New Catalogue of Medieval Translations 
into Latin of Texts on Astronomy and Astrology”, in F. Wallis, R. Wisnovsky (ed.), 
Medieval Textual Cultures. Agents of Transmission, Translation and Transformation, 
Berlin 2016, 63-76.

Calcaterra 1940 • C. Calcaterra, Il Parnaso in rivolta, Milano 1940.
Cali!i 2014a • F. Cali!i, “Perna, Pietro”, in Enciclopedia Machiavelliana, vol. 2, Roma 

2014, 293-94.
Cali!i 2014b • F. Cali!i, “Tegli, Silvestro”, in A. Campi, E. Irace, F.F. Mancini, M. Taran-

tino (ed.), Machiavelli e il mestiere delle armi. Guerra, arti e potere nell’Umbria del 
Rinascimento, Passignano sul Trasimeno 2014, 191-92.



BIBLIOG#FIA   ·   285

Calzona & al. • A. Calzona, F.P. Fiore, A. Tenenti, C. Vasoli (ed.), Il volgare come lingua 
di cultura dal Trecento al Cinquecento, Firenze 2003.

Camerota 2004 • M. Camerota, Galileo Galilei e la cultura scienti#ca nell’età della Contro-
riforma, Roma 2004.

Campanini 2013 • S. Campanini, “De Leone Ebreo à Leo Hebraeus. Un texte philo-
sophique de la Renaissance et l’impact de sa traduction latine”, in Fery-Hue 2013, 
221-47.

Caneparo 2021 • F. Caneparo, “Rami d’oro e colonne di cristallo: traduzioni #gurative 
da L’inamoramento de Orlando”, Parole Rubate 23 (2021), 97-116.

Canfora 2012 • D. Canfora, “Classicismo e Riforma ca!olica: note preliminari sulle tra-
duzioni latine di Tasso”, in A. Modigliani (ed.), Roma e il papato nel Medioevo. Studi 
in onore di Massimo Miglio, vol. 2, Roma 2012, 249-59.

Canfora 2021 • D. Canfora, “Seneca ‘morale’ e Griselda ‘moralizzata’. Note su Petrarca, 
Senili, 17.3 (con un appunto sui Canterbury Tales)”, in Lucrezio, Seneca e noi. Studi 
per Ivano Dionigi, Bologna 2021, 255-62.

Canone 1995 • E. Canone, “L’edi!o di proibizione delle opere di Bruno e Campanella”, 
Bruniana & Campanelliana 1.1-2 (1995), 43-61.

Canone & al. 2013 • “Premessa”, in E. Canone, C. Carella, A. Liburdi, M. Palumbo, 
M. Perugini, D. von Wille (ed.), Tommaso Campanella, Atheismus triumphatus. 
Ristampa dell’edizione Romae 1631. Per Germana Ernst, Pisa – Roma 2013, XI-XXX.

Canone & De Bujanda 2002 • E. Canone, J.M. De Bujanda, “L’edi!o di proibizione 
delle opere di Bruno e Campanella. Un’analisi bibliogra#ca”, Bruniana & Campanel-
liana 8.2 (2002), 451-79.

Canone & Ernst 2001 • E. Canone, G. Ernst (ed.), Tommaso Campanella. L’iconogra#a, 
le opere e la fortuna della Ci!à del Sole, Milano 2001.

Cantimori (1939) 1992 • A. Prosperi (ed.), D. Cantimori, Eretici italiani del Cinquecento, 
Torino 1992.

Cantini 1803 • L. Cantini (ed.), Memorie istoriche della società Colombaria degli anni 
1800, 1801, 1802 e 1803, Firenze 1803.

Caracciolo Aricò 1989 • A. Caracciolo Aricò, “Introduzione”, in M. Sanudo il Giovane, 
Le Vite dei Dogi (1474-1494), vol. 1, Padova 1989, I-LXXX.

Carapezza & al. 2025 • S. Carapezza, E. Curti, M. Marchi (ed.), Il Rinascimento della 
novella. Autori, forme e lingue della tradizione novellistica tra Qua!ro e Cinquecento, 
Milano 2025.

Caravale 2003 • G. Caravale, L’orazione proibita: censura ecclesiastica e le!eratura devo-
zionale nella prima età moderna, Firenze 2003.

Cardini 1993 • R. Cardini, “Landino e Lorenzo”, Le!ere Italiane 45.3 (1993), 361-75.
Cardini 2010 • R. Cardini, “Le Intercenales di Leon Ba!ista Alberti: storia redazionale e 

ipotesi editoriale”, in Id. (ed.), Leon Ba!ista Alberti, Opere latine, Roma 2010, 169-
200.

Cardini & Coppini 2009 • R. Cardini, D. Coppini (ed.), Il rinnovamento umanistico della 
poesia: l’epigramma e l’elegia, Firenze 2009.

Carminati 2007 • C. Carminati, “Malvezzi, Virgilio”, in DBI, vol. 68, Roma 2007, 336-42.
Carrai & Mandricardo 1989 • S. Carrai, S. Mandricardo, “Il Decameron censurato 

(1573)”, Rivista di le!eratura italiana 7 (1989), 225-47.
Carrascón 2015 • G. Carrascón, “In qualunque lingua sia scri!a”. Miscellanea di studi sulla 

fortuna della novella nell’Europa del Rinascimento e del Barocco, Torino 2015.



286   ·   BIBLIOG#FIA

Carrascón & Simbolo!i 2015 • G. Carrascón, C. Simbolo!i (ed.), I novellieri italiani e la 
loro presenza nella cultura europea: rizomi e palinsesti rinascimentali, Torino 2015.

Casalini & Salvarani 2014 • C. Casalini, L. Salvarani, “Introduzione”, in Negri, Tragedia, 
11-68.

Castelli 2005 • P. Castelli, “Per una biogra#a intelle!uale di Alessandro Sperelli”, in 
S. Geruzzi (ed.) La lunga ombra dell’accademia: Alessandro Sperelli, vescovo di Gubbio 
(1644-1672), Pisa 2005, 31-55.

Cavallari 1921 • E. Cavallari, La fortuna di Dante nel Trecento, Firenze 1921.
Cavarzere 2015 • M. Cavarzere, “Perna, Pietro”, in DBI, vol. 82, Roma 2015, 401-06.
Cavazza 1991 • S. Cavazza, Pier Paolo Vergerio nei Grigioni e in Valtellina (1549-1553): 

a!ività editoriale e polemica religiosa, in A. Pastore (ed.), Riforma e società nei 
Grigioni. Valtellina e Valchiavenna tra ’500 e ’600, Milano 1991, 33-61.

Cavazza 1997 • S. Cavazza, “La censura ingannata: polemiche antiromane e usi della 
propaganda in Pier Paolo Vergerio”, in U. Rozzo (ed.), La censura libraria nell’Europa 
del secolo XVI, Udine 1997, 273-95.

Celo!o 2024 • V. Celo!o, “Il Decameron tra livelli culturali. Il caso di Ghismonda”, in Id., 
G. Schiano (ed.), Verba manent. Livelli di cultura in Italia nella prima età moderna, 
Bologna 2024, 59-91.

Cerreta 1980 • F. Cerreta, “Introduzione”, in Accademici Intronati, Ingannati, 9-45.
Chartier 2021 • R. Chartier, Éditer et traduire. Mobilité et matérialité des textes (XVIe-XVIIIe 

siècle), Paris 2021.
Chiecchi 1992 • G. Chiecchi, “Dolcemente dissimulando”: cartelle laurenziane e Decame-

ron censurato (1573), Padova 1992.
Chiecchi & Troisio 1984 • G. Chiecchi, L. Troisio, Il Decameron sequestrato: le tre 

edizioni censurate nel Cinquecento, Milano 1984.
Cinti 2006 • F. Cinti, “Per un atlante del petrarchismo neolatino europeo”, in L. Chines 

(ed.), Il petrarchismo: un modello di poesia per l’Europa, Roma 2006, 499-516.
Cioni 2008 • F. Cioni, “Stages at the University of Cambridge in Tudor England”, in 

P. Puglia!i, A. Serpieri (ed.), English Renaissance Scenes. From Canon to Margins, 
Bern 2008, 127-54.

Codazzi 1933 • A. Codazzi, “Leone Africano”, in Enciclopedia Italiana, vol. 20, Roma 
1933, 899.

Comba 1872 • E. Comba, Francesco Spiera. Episodio della Riforma religiosa in Italia, 
Firenze 1872.

Comba & al. 2011 • R. Comba, M. Piccat, G. Coccoluto, Griselda: metamorfosi di un 
mito nella società europea, Cuneo 2011.

Comiati 2019 • G. Comiati, “"e Reception of Petrarch and Petrarchists’ Poetry in 
Marcantonio Flaminio’s Carmina”, in Winkler & Scha$enrath 2019, 188-211.

Comiati 2022 • G. Comiati, “Translating Petrarch’s Vernacular Poems in Latin in Early-
Modern Italy”, in Hintzen 2022, 215-38.

Comiati 2024 • “Ex Italico Francisci Petrarchae. Le latinizzazioni del Canzoniere in Italia 
fra Umanesimo e Rinascimento”, in Lucioli & Comiati 2024, 422-51.

Comiati 2025 • G. Comiati, “Translations and Adaptations of Petrarch’s Poems in 
Girolamo Cicala’s Carmina (1649)”, in B. Huss (ed.), Petrarchism. Competing Models 
for Early Modern Community Building (1400-1700), Heidelberg 2025, 141-56.



BIBLIOG#FIA   ·   287

Comiati & al. 2022 • G. Comiati, B. Hintzen, A. Winkler (ed.), “Lateinische Über-
setzungen von Petrarcas Rerum vulgarium "agmenta bis 1700”, in Hintzen 2022, 
373-85.

Conte & al. 2020 • M. Conte, A. Montefusco, S. Simion (ed.), “Ad Consolationem Legen-
tium”. Il Marco Polo dei Domenicani, Venezia 2020.

Contini 2011 • M. Contini, “Ugolini mors. Traduzioni latine di Inferno XXXIII”, Dante. 
Rivista internazionale di studi su Dante Alighieri 8 (2011), 97-102.

Coppini 2006 • D. Coppini, “I canzonieri latini del Qua!rocento. Petrarca e l’epigramma 
nella stru!urazione dell’opera elegiaca”, in F. Lo Monaco, L.C. Rossi, N. Sca$ai 
(ed.), ‘Liber’, ‘Fragmenta’, ‘Libellus’ prima e dopo Petrarca, Firenze 2006, 209-38.

Coppini 2009 • D. Coppini, “Premessa”, in Cardini & Coppini 2009, 1-12.
Core 2021 • L. Core, “Per un’edizione commentata di Ma!eo Bandello, Titi Romani 

Egesippique Atheniensis amicorum historia (versione latina di Giovanni Boccaccio, 
Decameron, X 8): prime ricognizioni”, Arnovit 6 (2021), 126-41.

Cor#ati 2006 • C. Cor#ati, “Decrevi latinam facere fabulam hanc. Boccaccio, Facio e re 
Alfonso”, in F. Tateo (ed.), Sul latino degli umanisti, Bari 2006, 109-23.

Cor#ati 2008 • C. Cor#ati, “Le!ori ‘napoletani’ del Boccaccio (Decameron II, 5)”, La 
Parola del Testo 12.2 (2008), 291-307.

Costa 2024 • L. Costa, “Leopardi in latino”, in Lucioli & Comiati 2024, 559-79.
Crescimbeni 1714 • G.M. Crescimbeni, L’istoria della volgar poesia, Roma 1714.
Crescimbeni 1720 • G.M. Crescimbeni, Notizie istoriche degli Arcadi morti, 2 vol., Roma 

1720.
Dahan 1994 • G. Dahan, “Les traductions latines du grec, de l’arabe et de l’hébreu”, in 

J. Berlioz (ed.), Identi#er sources et citations, Turnhout 1994, 47-75.
Dall’Aglio 2006 • S. Dall’Aglio, Savonarola in Francia. Circolazione di un’eredità politico-

religiosa nell’Europa del Cinquecento, Torino 2006.
Daly Davis 2007 • M. Daly Davis, “L’Antichità di Roma of 1554”, Pegasus. Berliner Bei-

träge zum Nachleben der Antike 9 (2007), 151-92.
Daly Davis 2008 • M. Daly Davis, “Dietro le quinte dell’Antichità di Roma di M. Andrea 

Palladio raccolte brevemente da gli au!ori antichi et moderni: quanto Palladio?”, in 
F. Barbieri (ed.), Palladio 1508-2008: il simposio del cinquecentenario, Venezia 2008, 
193-96.

Damanti 2010 • A. Damanti, Libertas philosophandi. Teologia e #loso#a nella le!era alla 
granduchessa Cristina di Lorena di Galileo Galilei, Roma 2010.

Davies 1987 • M.C. Davies, “An Emperor without Clothes? Niccolò Niccoli under 
A!ack”, Italia medioevale e umanistica 30 (1987), 95-148.

De Bellis 2005 • E. De Bellis, Bibliogra#a di Agostino Nifo, Firenze 2005.
Delcorno 2013 • C. Delcorno, “Boccaccio medievale e Ordini Mendicanti”, Le!ere 

Italiane 65.2 (2013), 149-70.
Delcorno Branca 2023 • D. Delcorno Branca, “Umanisti e strambo!i tra volgare e 

latino”, Filologia Italiana 20 (2023), 9-74.
Delcorno Branca 2025 • D. Delcorno Branca, “Percorsi della novella spicciolata: di qua e 

di là dall’Appennino”, in Carapezza & al. 2025, 65-90.
De Ma!ei 1961 • R. De Ma!ei, “Ammirato, Scipione”, in DBI, vol. 3, Roma 1961, 1-4.
Deneire 2014 • T. Deneire (ed.), Dynamics of Neo-Latin and the Vernacular. Language 

and Poetics, Translation and Transfer, Leiden – Boston 2014.



288   ·   BIBLIOG#FIA

De Nichilo 2004 • M. De Nichilo, “Petrarca, Salutati, Landino: RVF 22 e 132”, Italiani-
stica 33.2 (2004), 143-61.

Depoli 2025 • G. Depoli, “Per un panorama della novella latina spicciolata nel Qua!ro-
cento”, in Carapezza & al. 2025, 91-109.

De Seyn 1936 • E. De Seyn, “Bosquier (Philippe)”, in Dictionnaire biographique des 
Sciences, des Le!res, et des Arts en Belgique, vol. 1, Bruxelles 1936, 77.

Deswarte-Rosa 2004 • S. Deswarte-Rosa (ed.), Sebastiano Serlio à Lyon: architecture et 
imprimerie, vol. 1. Le traité d’architecture de Sebastiano Serlio: une grande entreprise 
éditoriale au XVIe siècle, Lyon 2004.

De Vivo 2023 • F. De Vivo, “Convivenza religiosa, alleanze interconfessionali e guerra 
(in)giusta: Sarpi, Micanzio e il Tra!ato se sia lecito di maneggiar l’armi in servicio di 
Prencipe di diversa religione”, Bruniana & Campanelliana 29 (2023), 89-124.

Di Francia 1924 • L. Di Francia, Novellistica, Milano 1924.
Dioniso!i 1952 • C. Dioniso!i, “Michele Marulo tradu!ore di Dante”, in Miscellanea di 

scri!i di bibliogra#a ed erudizione in memoria di Luigi Ferrari, Firenze 1952, 233-42.
Dioniso!i 1965 • C. Dioniso!i, “Dante nel Qua!rocento”, in A!i studi danteschi, 333-78.
Dioniso!i 1980 • C. Dioniso!i, Machiavellerie, Torino 1980.
Di Stefano 1977 • G. Di Stefano, “Dal Decameron di Giovanni Boccaccio al Livre des 

Cent Nouvelles di Laurent de Premierfait”, in G. Tournoy (ed.), Boccaccio in Europe. 
Proceedings of the Boccaccio Conference, Leuven 1977, 91-110.

Di Teodoro 2012 • F.P. Di Teodoro, “Al con#ne fra autotraduzione e riscri!ura. Le 
redazioni del commento vitruviano di Daniele Barbaro (1567)”, in Rubio Árquez & 
D’Antuono 2012, 217-36.

Doglio 1975 • M.L. Doglio, L’exemplum nella novella latina del Qua!rocento, Torino 1975.
Doglio 1986 • M.L. Doglio, “Principe, nazioni, regni nelle Relazioni universali del 

Botero. Il modello della Polonia”, in V. Branca, S. Gracio!i (ed.), Cultura e nazione in 
Italia e Polonia dal Rinascimento all’Illuminismo, Firenze 1986, 299-316.

Duranti 2008 • T. Duranti, “Due tra!ati sulla peste di Girolamo Manfredi”, in Id. (ed.), 
Girolamo Manfredi, Tractato de la pestilentia. Tractatus de peste, Bologna 2008, XI-

XLVIII.
Duso 2004 • E.M. Duso, Il sone!o latino e semilatino in Italia nel Medioevo e nel Rinasci-

mento, Roma – Padova 2004.
Dutschke 1993 • C.W. Dutschke, Francesco Pipino and the Manuscripts of Marco Polo’s 

Travels, Ann Arbor 1993.
Ernst 1993 • G. Ernst, “Scienza, astrologia e politica nella Roma barocca. La biblioteca 

di don Orazio Morandi”, in E. Canone (ed.), Bibliothecae selectae da Cusano a 
Leopardi, Firenze 1993, 217-52.

Ernst 1997 • G. Ernst, “Nota al testo”, in Campanella, Ci!à del Sole, 63-101.
Ernst 2004a • G. Ernst, “La circolazione manoscri!a del Senso delle cose. A proposito di 

un documento inquisitoriale napoletano del 1619”, Bruniana & Campanelliana 10.2 
(2004), 363-70.

Ernst 2004b • G. Ernst, “Introduzione. Storia di un testo”, in Ead. (ed.), Tommaso 
Campanella, L’Ateismo trionfato overo riconoscimento #loso#co della religione univer-
sale contra l’antichristianesimo machiavellesco, vol. 1, Pisa 2004, VII-LV.

Fantuzzi 1789 • G. Fantuzzi, Notizie degli scri!ori bolognesi, vol. 7, Bologna 1789.



BIBLIOG#FIA   ·   289

Favaro 1884 • A. Favaro, “Ragguaglio dei manoscri!i galileiani nella collezione 
Libri-Ashburnham presso la biblioteca mediceo-laurenziana di Firenze”, Bulle!ino di 
bibliogra#a e di storia delle scienze matematiche e #siche 17 (1884), 849-78.

Favaro 1885 • A. Favaro, “Documenti inediti per la storia dei manoscri!i galileiani nella 
Biblioteca Nazionale di Firenze”, Bulle!ino di bibliogra#a e di storia delle scienze 
matematiche e #siche 18 (1885), 1-112, 151-230.

Favaro 1914 • A. Favaro, “Amici e corrispondenti di Galileo Galilei, XXX. Niccolò 
Aggiunti”, A!i del Regio Istituto veneto di Scienze, Le!ere ed Arti 73 (1913-14), 1-77.

Favaro 1916 • A. Favaro, “Amici e corrispondenti di Galileo Galilei, XXXIII. Ma!ia Ber-
negger”, A!i del Regio Istituto veneto di Scienze, Le!ere ed Arti 75 (1915-16), 29-53.

Favati 1952 • G. Favati, “La glossa latina di Dino del Garbo a Donna me prega del Caval-
canti”, Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa 21 (1952), 70-103.

Felici 2012 • L. Felici, L’immensa bontà di Dio: di'usione e ada!amento dell’idea erasmi-
ana in Italia e in Svizzera, Roma 2012.

Ferrante 2008 • G. Ferrante, “La ridestinazione del commento di Giovanni da Serravalle 
a Sigismondo di Lussemburgo: implicazioni testuali”, Rivista di studi danteschi 8.1 
(2008), 143-67.

Ferrante 2009 • G. Ferrante, “Il commento dantesco di Giovanni da Serravalle e l’ascen-
dente benvenutiano: tra compilatio ‘d’autore’ e riproduzione inerziale”, in S. Bram-
billa, M. Fiorilla (ed.), La #lologia dei testi d’autore, Firenze 2009, 47-71.

Ferrante 2010 • G. Ferrante, “Forme, funzioni e scopi del tradurre Dante. Da Coluccio 
Salutati a Giovanni da Serravalle (con edizione delle dediche della Translatio 
Dantis)”, Annali dell’Istituto Italiano per gli Studi Storici 25 (2010), 147-81.

Ferrante 2011 • G. Ferrante, “Giovanni Bertoldi da Serravalle”, in Malato & Mazzucchi 
2011, 224-40.

Ferrari 1976 • G.E. Ferrari, “La raccolta palladiana e collaterale di Guglielmo Cappelle!i 
al C.I.S.A. di Vicenza”, Bolle!ino del CISA 18 (1976), 335-554.

Ferroni 2018 • G. Ferroni, “Journeys of Books, Voices of Tolerance. An Outline of 
Marco Antonio Flaminio’s European Reception”, in C. Zwierlein, V. Lavenia (ed.), 
Fruits of Migration. Heterodox Italian Migrants and Central European Culture, 1550-
1620, Leiden 2018, 232-61.

Fery-Hue 2013 • F. Fery-Hue (ed.), Traduire de vernaculaire en latin au Moyen Âge et à la 
Renaissance. Méthodes et #nalités, Paris 2013.

Fery-Hue & Zinelli 2018 • F. Fery-Hue, F. Zinelli (ed.), Habiller en latin. La traduction de 
vernaculaire en latin entre Moyen Âge et Renaissance, Paris 2018.

Fiammazzo 1892 • A. Fiammazzo, Il commento più antico e la più antica versione latina 
dell’Inferno, Udine 1892.

Figorilli 2018 • M.C. Figorilli, Le!ori di Machiavelli tra Cinque e Seicento. Botero, Bocca-
lini, Malvezzi, Bologna 2018.

Figorilli 2021 • M.C. Figorilli, “Il binomio politica e religione nella Ragion di Stato di 
Giovanni Botero: la nuova institutio principis per conservare lo Stato”, La Rassegna 
della le!eratura italiana 125.2 (2021), 366-83.

Finazzi 2021 • S. Finazzi, “Loci critici della Commedia dantesca nella versione in esametri 
di Ma!eo Ronto”, Critica le!eraria 49.1 (2021), 3-30.

Finazzi 2022a • S. Finazzi, “I canti XXIV e XXVII dell’Inferno dantesco nella versione di 
Ma!eo Ronto”, Aevum 96.3 (2022), 467-502.



290   ·   BIBLIOG#FIA

Finazzi 2022b • S. Finazzi, “Quella che’mparadisa la mia mente: Par. XXVIII, 1-2 nella 
versione latina di Ma!eo Ronto”, in G. Crimi, L. Marcozzi, A. Pegore!i (ed.), Santi, 
giullari, romanzieri, poeti. Studi per Franco Suitner, Ravenna 2022, 133-39.

Firpo 1940 • L. Firpo, Bibliogra#a degli scri!i di Tommaso Campanella, Torino 1940.
Firpo 1944 • L. Firpo, “Fortuna di una satira politica. Le edizioni della Pietra del para-

gone politico di T. Boccalini”, A!i dell’Accademia delle scienze di Torino. Classe di 
scienze morali, storiche e #lologiche 79.2 (1943-44), 25-55.

Firpo 1950 • L. Firpo, “Filoso#a italiana e Controriforma. 3. La proibizione delle opere 
di Campanella”, Rivista di #loso#a 41 (1950), 390-401.

Firpo 1951 • L. Firpo, “Risposte alle censure dell’Ateismo triunfato”, in Id. (ed.), Tom-
maso Campanella, Opuscoli inediti, Firenze 1951, 9-54.

Firpo 1965 • L. Firpo, Traduzioni dei Ragguagli di Traiano Boccalini, Firenze 1965.
Firpo 1969 • L. Firpo, “Boccalini, Traiano”, in DBI, vol. 11, Roma 1969, 10-19.
Firpo 1971 • L. Firpo, “Botero, Giovanni”, in DBI, vol. 13, Roma 1971, 352-62.
Firpo 1979 • L. Firpo, “Tobia Adami e la fortuna di Campanella in Germania”, in Storia e 

cultura del Mezzogiorno. Studi in memoria di Umberto Caldora, Cosenza 1979, 77-118.
Firpo 1997 • L. Firpo, “Introduzione”, in Campanella, Ci!à del Sole, IX-XLVII.
Foà 2004 • S. Foà, “Landino, Cristoforo”, in DBI, vol. 63, Roma 2004, 428-33.
Folena 1991 • G. Folena, Volgarizzare e tradurre, Torino 1991.
Forster 1971 • L. Forster, “Charles Utenhove and Germany”, in European Context. Studies 

Presented to $eodor Weevers, Cambridge 1971, 60-80.
Fournel 2011a • J.-L. Fournel, “Campanella, profeta fuori patria”, in Luzza!o & Pedullà 

2010-12, vol. 2, 453-58.
Fournel 2011b • J.-L. Fournel, “Guicciardini rasse!ato”, in Luzza!o & Pedullà 2010-12, 

vol. 2, 175-80.
Fragnito 1978a • G. Fragnito, “Carvajal, Bernardino Lopez de”, in DBI, vol. 21, Roma 

1978, 28-34.
Fragnito 1978b • G. Fragnito, Memoria individuale e costruzione biogra#ca: Beccadelli, 

Della Casa, Ve!ori alle origini di un mito, Urbino 1978.
Fragnito 1985 • G. Fragnito, “Aspe!i della censura ecclesiastica nell’Europa della Contro-

riforma: l’edizione parigina delle opere di Gasparo Contarini”, Rivista di storia e 
le!eratura religiosa 21 (1985), 3-48.

Fragnito 1988 • G. Fragnito, Gasparo Contarini: un magistrato veneziano al servizio della 
cristianità, Firenze 1988.

Fragnito 2003 • G. Fragnito, La Bibbia al rogo. La censura ecclesiastica e i volgarizzamenti 
della Scri!ura (1471-1605), Bologna 2003.

Fragnito 2015 • G. Fragnito, “La censura ecclesiastica nell’Italia della Controriforma: or-
ganismi centrali e periferici di controllo”, in G. Fragnito, A. Tallon (ed.), Hétérodoxies 
croisées. Catholicismes pluriels entre France et Italie, XVIe-XVIIe siècles, Rome 2015, 77-95.

Frajese 1997 • V. Frajese, “Note su Machiavelli, editoria e cultura nell’Italia del Rinasci-
mento e della Controriforma”, Studi storici 38 (1997), 135-55.

Franceschini 1979 • E. Franceschini, “Dante e il primo Umanesimo: la versione latina 
della Commedia di Ma!eo Ronto”, in Medioevo e Rinascimento veneto. Con altri studi 
in onore di Lino Lazzarini, vol. 1, Padova 1979, 319-34.

Furlan 2021 • F. Furlan, “De pictura, Nau"agium e Uxoria, Elementa e Risposta nel 
quadro del bilinguismo di autore e pubblico”, Albertiana 24.1 (2021), 65-77.



BIBLIOG#FIA   ·   291

Furno 2017 • M. Furno, “La traduction latine du Commentario de le cose de’ Turchi de 
Paolo Giovio: desseins politiques et destin historiographique (1537-1577)”, Astérion 
16 (2017) [rivista ele!ronica, DOI 10.4000/asterion.2920].

Gadrat 2013 • C. Gadrat, “Une traduction humaniste? La version LA du récit de Marco 
Polo”, in Fery-Hue 2013, 131-47.

Gadrat-Ouerfelli 2015 • C. Gadrat-Ouerfelli, Lire Marco Polo au Moyen Âge. Traduction, 
di'usion et réception du Devisement du monde, Turnhout 2015.

Gadrat-Ouerfelli 2022 • C. Gadrat-Ouerfelli, “Marco Polo, the Book, and the Domini-
cans”, Digital Philology 11 (2022), 286-301.

Gago Saldaña 2002 • M. del Val Gago Saldaña, “Il Nigromante de Ariosto y el Necroman-
ticus de Petreyo”, in Actas del X congreso español de estudios clásicos, vol. 3, Madrid 
2002, 553-59.

Gago Saldaña 2010 • M. del Val Gago Saldaña, “El teatro universitario en Alcalá”, in 
A. Alvar Ezquerra (ed.), Historia de la Universidad de Alcalá, Alcalá 2010, 257-67.

Gago Saldaña 2012 • M. del Val Gago Saldaña, Teatro y universidad. Las comedias huma-
nísticas de Juan Pérez (Petreius), Madrid 2012.

Gallo 2005 • V. Gallo, “Longo, Alberico”, in DBI, vol. 65, Roma 2005, 686-87.
Galluzzi 1984 • P. Galluzzi (ed.), Novità celesti e crisi del sapere, Firenze 1984.
Gamberale 2001 • L. Gamberale, “Carducci nella lingua di Roma. Sulle traduzioni in 

latino delle Odi barbare”, in L. Cantatore, L. Lanze!a, F. Rosce!i (ed.), Carducci e 
Roma, Roma 2001, 111-98.

Gamberale 2002 • L. Gamberale, “Carducci trado!o in latino da Cesare de Ti!a”, in 
E. Lelli (ed.), Arma virumque. Studi di poesia e storiogra#a in onore di Luca Canali, 
Pisa 2002, 297-320.

Gamberale 2006 • L. Gamberale, “Il Prologo di Giambi ed Epodi. Una inedita traduzione 
latina e una proposta di edizione critica”, in M. Mancini (ed.), Filologia e interpreta-
zione. Studi di le!eratura italiana in onore di Mario Sco!i, Roma 2006, 367-87.

Gamberale 2007 • L. Gamberale, “Su alcuni tradu!ori in latino delle poesie di Carducci”, 
Rivista di #lologia e di istruzione classica 135 (2007), 467-506.

Gamberale 2012 • L. Gamberale, “Traduzioni in latino di poesia italiana fra O!o e Nove-
cento”, in M. Accame (ed.), Volgarizzare e tradurre dall’Umanesimo all’Età contempo-
ranea, Tivoli 2012, 133-64.

Gambino-Longo 2017 • S. Gambino-Longo, “La traduction latine des Dialoghi della 
Historia de Francesco Patrizi da Cherso par Nicholas Stupan (1570) et la réception 
européenne de sa théorie de l’histoire”, Astérion 16 (2017) [rivista ele!ronica, DOI 
10.4000/asterion.2920].

Garcìa 1945 • J. Garcìa El teatro universitario y humanístico en España. Estudios sobre el 
origen de nuestro arte dramático; con documentos, textos inéditos y un catálogo de an-
tiguas comedias escolares, Toledo 1945.

Garcia 2004 • S. Garcia, Élie Diodati et Galilée. Naissance d’un réseau scienti#que dans 
l’Europe du XVIIe siècle, Firenze 2004.

Garcia 2006 • S. Garcia, “Bernegger, Ma!hias”, in Centuriae Latinae II. Cent une #gures 
humanistes de la Renaissance aux Lumières, Genève 2006, 81-86.

Gardair 1984 • J.-M. Gardair, “Elia Diodati e la di$usione europea del Dialogo”, in 
Galluzzi 1984, 391-98.

Garin 1967 • E. Garin, “Salutati tradu!ore di Dante”, Rinascimento 7 (1967), 3-28.



292   ·   BIBLIOG#FIA

Gentile (1906) 1923 • G. Gentile, Le varie redazioni del De sensu rerum di Tommaso 
Campanella con un saggio del testo italiano inedito, in Id., Studi sul Rinascimento, 
Firenze 1923, 174-214.

Geri 2021 • L. Geri, “Una ‘nuova veste’ per una fabella che commuove i do!i. Petrarca, il 
volgare e la traduzione di Dec. X 10”, in S. Bische!i, M. Lodone, C. Lorenzi, A. Mon-
tefusco (ed.), Toscana bilingue (1260 ca.-1430 ca.). Per una storia sociale del tradurre 
medievale, Berlin – Boston 2021, 333-53.

Ge!o 1967 • G. Ge!o, Le!eratura religiosa dal Due al Novecento, Firenze 1967.
Ge!o 2000 • M. Guglielmine!i (ed.), G. Ge!o, Il Barocco le!erario in Italia, Milano 2000.
Gilly 1995 • C. Gilly, “Die Zensur von Castellios Dialogi quatuor durch die Basler "eo-

logen (1578)”, in M. Erbe (ed.), Querdenken. Dissens und Toleranz im Wandel der Ge-
schichte. Festschri- zum 65. Geburtstag von H.R. Guggisberg, Mannheim 1995, 147-96.

Gilly 2014 • C. Gilly, “Stupanus, Johannes Nicolaus”, in Enciclopedia Machiavelliana, 
vol. 2, Roma 2014, 581-82.

Giombi 2017• S. Giombi, “L’esposizione del luogo ‘super hanc petram’ nelle Le!ioni 
sopra Dogmi (1584) di Francesco Panigarola: un capitolo nella storia dell’esegesi cat-
tolica in età controriformistica”, Rivista di storia della Chiesa in Italia 2 (2017), 477-89.

Giovannozzi 1996 • D. Giovannozzi, “‘Libero, ma ca!olico pensatore’. Tommaso Cam-
panella nei manuali italiani di storia della #loso#a del XIX secolo”, Bruniana & 
Campanelliana 2.1-2 (1996), 295-305.

Giovannozzi 2012 • D. Giovannozzi, “Aegritudo amoris in Leone Ebreo”, Medicina nei 
secoli 24.3 (2012), 593-610.

Girardi 1961 • E.N. Girardi, “Giovan Ba!ista Gelli”, in Le!eratura italiana. I Minori, 
vol. 2, Milano 1961, 1111-32.

Girardi 1995 • M.T. Girardi, Il sapere e le le!ere di Bernardino Tomitano, Milano 1995.
Godman 1998 • P. Godman, “Appendix: Machiavelli, the Inquisition, and the Index”, in 

Id., From Poliziano to Machiavelli. Florentine Humanism in the High Renaissance, 
Princeton 1998, 303-34.

Go's 1970 • C.F. Go's, “Aquino, Carlo d’”, in Enciclopedia dantesca, Roma 1970, 340.
Goyens & al. 2008 • M. Goyens, P. De Leemans, A. Smets (ed.), Science Translated. Latin 

and Vernacular Translations of Scienti#c Treatises in Medieval Europe, Leuven 2008.
Grant 1954 • W.L. Grant, “European Vernacular Works in Latin Translation”, Studies in 

the Renaissance 1 (1954), 120-56.
Grayson 1972 • C. Grayson, “Dante nel Rinascimento”, in Id., Cinque saggi su Dante, 

Bologna 1972, 89-116.
Greenwood 1964 • D. Greenwood, “"e Staging of Neo-Latin Plays in Sixteenth-

Century England”, Educational $eatre Journal 16 (1964), 311-23.
Grendler 1991 • P.F. Grendler, La scuola nel Rinascimento italiano, Roma – Bari 1991 

[ed. orig. Schooling in Renaissance Italy. Literacy and Learning, 1300-1600, Baltimore 
– London 1989].

Grypdonck 1942 • M. Grypdonck, “Eligius Houckaert, een schoolman uit het begin der 
16de eeuw”, De Gulden Passer 20 (1942), 23-57.

Grypdonck 1943 • M. Grypdonck, “Eligius Houckaert, een schoolman uit het begin der 
16de eeuw”, De Gulden Passer 21 (1943), 29-78.

Guerrini 2001 • L. Guerrini, “Schede delle antiche stampe campanelliane e della biogra-
#a di Cyprianus”, in Canone & Ernst 2001, 31-46.



BIBLIOG#FIA   ·   293

Harbage 1989 • S. Stoler Wagonheim (ed.), A. Harbage, Annals of the English Drama, 
London – New York 1989.

Harris 1988 • N. Harris, Bibliogra#a dell’Orlando innamorato, 2 vol., Modena 1988.
Hart 2013 • V. Hart, “A Copy of the Oxford Edition of Andrea Palladio’s L’Antichità di 

Roma (1709)”, $e Library. $e Transactions of the Bibliographical Society 14.2 
(2013), 208-12.

Heideklang 2024 • J. Heideklang, “Recreations of Machiavellian "ought in Latin: Il 
Principe (1513) and Its Multiple Translation Processes”, in Lucioli & Comiati 2024, 
467-84.

Heideklang & al. 2024 • J. Heideklang, J. Shavrin, A. Wolkenhauer, “Versio latina e 
TransLATINg. Osservazioni basate su due proge!i di ricerca in corso sulle tradu-
zioni moderne in latino”, in Lucioli & Comiati 2024, 412-21.

Heideklang & al. 2025a • J. Heideklang, J. Shavrin, A. Wolkenhauer, “Einleitung”, in 
Heideklang & al. 2025b, 1-27.

Heideklang & al. 2025b • J. Heideklang, J. Shavrin, A. Wolkenhauer (ed.), In die falsche 
Richtung? Studien zu neuzeitlichen Übersetzungen ins Lateinische, Stu!gart 2025.

Heideklang & al. 2025c • J. Heideklang, M. Tote$, A. Wolkenhauer, “Versio Latina and 
the Catalogus versionum Latinarum”, in H. Brown, R. Toepfer, J. Wesche (ed.), Trans-
lation and the Digital Humanities, Berlin 2025, 41-51.

Heideklang & Wolkenhauer 2025 • J. Heideklang, A. Wolkenhauer, “Die Raumkonzepte 
frühneuzeitlicher Übersetzungen ins Lateinische, diskutiert am Beispiel von 
Tommaso Campanellas Civitas Solis”, in J. Wesche, R. Toepfer, P. Burschel (ed.), 
Übersetzungsräume – Raumübersetzungen, Berlin 2025, 359-84.

Hendrix 1995 • H. Hendrix, Traiano Boccalini "a erudizione e polemica. Ricerche sulla 
fortuna e bibliogra#a critica, Firenze 1995.

Henkel 2014 • N. Henkel, “Boccaccio, Decamerone IV 1 in der lateinischen Verfassung 
des Filippo Beroaldo. Mit einer Edition des Texts”, in A. Aurnhammer, R. Stillers 
(ed.), Giovanni Boccaccio in Europa. Studien zu seiner Rezeption in Spätmi!elalter und 
Früher Neuzeit, Wiesbaden 2014, 155-81.

Hill 1953 • W.B. Hill, A Study of William Alabaster’s Roxana, PhD Dissertation (Ford-
ham University), New York 1953.

Hintzen 2022 • B. Hintzen (ed.), “Gelehrte Liebesnöte” – Lateinischer Petrarkismus der 
Frühen Neuzeit, Berlin – Boston 2022.

Hubert 1893 • F. Hubert, Vergerios publizistische $ätigkeit nebst einer bibliographischen 
Übersicht, Gö!ingen 1893.

Indice dei ms. galileiani • [A. Carli, A. Favaro], Indice analitico dei manoscri!i galileiani 
nella Biblioteca Nazionale di Firenze, 3 vol., Sala Manoscri!i e Rari, ms. Cat. 14a.

Inglese 1994 • G. Inglese, “Il plagio di Agostino Nifo”, in Id. (ed.), Niccolò Machiavelli, 
De principatibus, Roma 1994, 18-22.

Innocenti & Rossi 2015-23 • P. Innocenti, M. Rossi, Bibliogra#a delle edizioni di Niccolò 
Machiavelli: 1506-1914, 4 vol., Manziana 2015-23.

Jansen 1989 • “Jacopo Strada editore del Se!imo Libro”, in C. "ones (ed.), Sebastiano 
Serlio. Sesto seminario internazionale di storia dell’archite!ura, Milano 1989, 207-15.

Jansen 2019 • D.J. Jansen, Jacopo Strada and Cultural Patronage at the Imperial Court. 
$e Antique as Innovation, 2 vol., Leiden – Boston 2019.

Juri 2023 • A. Juri (ed.), Nuove prospe!ive su intertestualità e studi della ricezione. Il 
Rinascimento italiano, Pisa 2023.



294   ·   BIBLIOG#FIA

Kaegi 1960 • W. Kaegi, “Machiavelli a Basilea”, in D. Cantimori (ed.), W. Kaegi, Medita-
zioni storiche, Roma – Bari 1960, 155-215.

Keller 1908 • W. Keller, “Review of Victoria. A Latin Comedy by Abraham Fraunce 
Edited from the Penshurst Manuscript by G.C. Moore Smith”, $e Modern Language 
Review 3.2 (1908), 177-81.

Knij$ & Visser 2004 • P. Knij$, S.J. Visser, Bibliographia Sociniana. A Bibliographical 
Reference Tool for the Study of Dutch Socinianism and Antitrinitarism, Amsterdam 2004.

Koch 1898-1900 • T.W. Koch, Catalogue of the Dante Collection Presented by W. Fiske, 
Ithaca 1898-1900.

Korenjak 2023 • M. Korenjak, Latin Scienti#c Literature, 1450-1850, Oxford 2023.
Kristeller 1937 • P.O. Kristeller, Supplementum Ficinianum, Firenze 1937.
Kristeller 1950 • P.O. Kristeller, “L’origine e lo sviluppo della prosa volgare italiana”, 

Cultura neolatina 10 (1950), 137-56.
Lamberti 2026a • G. Lamberti, “Anatomia di un’edizione latina tardo-cinquecentesca 

del Principe di Machiavelli”, Rinascite della modernità 6 (2026) [c.s.].
Lamberti 2026b • G. Lamberti, “Appunti per uno studio delle edizioni latine delle opere 

machiavelliane (1560-1660)”, A!i e memorie dell’Arcadia 15 (2026) [c.s.].
Lamberti 2026c • G. Lamberti, “La lezione degli antichi e dei moderni nella comitatoria 

della prima traduzione latina del Principe di Machiavelli”, in A. Carta, M. Di Gesù, 
C. Natoli, A. Negri, G.M. Romano (ed.), Ro!e mediterranee. Migrazioni e ibridazioni 
nella Le!eratura italiana, Roma 2026 [c.s.].

La Monica 2021 • A. La Monica, “Marco Antonio Paganucci e le traduzioni in latino del 
Decameron”, Studi sul Boccaccio 49 (2021), 421-55.

La Monica 2022 • A. La Monica, “La traduzione latina di Decameron II, 5 di Paolo Mar-
chese”, Giornale storico della le!eratura italiana 199 (2022), 374-91.

Lancello!i 2018 • R. Lancello!i, “Echi ciceroniani nella dedica del Cortegiano. Prime 
osservazioni sull’edizione del De oratore le!a da Castiglione”, Filologia e critica 43.3 
(2018), 245-58.

Landol# Petrone 2017 • G. Landol# Petrone, “Campanella a!raverso la Germania. Il 
Seicento”, Bruniana & Campanelliana 23.2 (2017), 671-87.

Larivaille 2014 • P. Larivaille, “Nifo, Agostino”, in Enciclopedia Machiavelliana, vol. 2, 
Roma 2014, 234-38.

Laufner 1963 • R. Laufner, “Dr. Wilhelm Kyriander, der Trierer Stadtsyndikus und erste 
Stadthistoriker Triers”, Kurtrierisches Jahrbuch 3 (1963), 20-31.

Leonhardt 2009 • J. Leonhardt, Latein. Geschichte einer Weltsprache, München 2009.
Leone 2007 • M. Leone, “Virgilio, Tasso, Marino e un’accademia: Giovan Pietro D’Ales-

sandro poeta ‘ozioso’”, in Id. “Geminae voces”. Poesia in latino tra Barocco e Arcadia, 
Galatina 2007, 137-200.

Leone 2011 • M. Leone, “Introduzione”, in Cicala, Carmina, 7-84.
Leone 2025 • M. Leone, “Una poco nota traduzione della Strage degl’Innocenti di 

G.B. Marino: la Innocentium cladis traductio (1691) di N.G. Prescimone”, Rivista di 
le!eratura italiana 43 (2025), 205-14.

Lepri 2014 • V. Lepri, “Machiavelli in Polonia”, A!i dell’Accademia Polacca 3 (2014), 
180-89.

Lerner 1995 • M.-P. Lerner, Tommaso Campanella en France au XVIIe siècle, Napoli 1995.



BIBLIOG#FIA   ·   295

Lestringant 1993 • F. Lestringant, “Genève et l’Amérique: le rêve du Refuge huguenot 
au temps des guerres de Religion (1555-1600)”, Revue de l’histoire des religions 210 
(1993), 331-47.

Leta 2026 • M. Leta, “‘Andiamo come zingani di paese in paese’. Writing and Rewriting 
Ariosto’s Il Negromante in the 16th Century”, Quaderni d’italianistica 46 (2026) [c.s.].

Ley 1990 • K. Ley, “Castiglione und die Hö&ichkeit. Zur Rezeption des Cortegiano im 
deutschen Sprachraum vom 16. bis zum 18. Jahrhundert”, in A. Martino (ed.), 
Beiträge zur Aufnahme der italienischen und spanischen Literatur in Deutschland im 16. 
und 17. Jahrhundert, Amsterdam 1990, 3-108.

Lieber & al. 2020 • M. Lieber, J. Klingebeil, W. Gerlach, S. Nalini Scicchitano, “Trent’anni 
di studi muratoriani nei paesi germanofoni. Tour d’horizon e qualche prospe!iva”, 
MuratorianaOnline 2020, 247-75.

Lievsay 1961 • J.L. Lievsay, Stefano Guazzo and the English Renaissance, 1575-1675, 
Chapel Hill 1961.

Loi 2015 • N.I. Loi, “Riscrivere e rileggere Bandello. Il destino del paratesto tra Histoires 
tragiques (1559) ed edizione milanese (1560)”, in Carrascón & Simbolo!i 2015, 
350-63.

Lombardi 1976 • T. Lombardi, Vita e opere di Giovanni Bertoldi O.F.M. Conv. da Serra-
valle di S. Marino (1355-1445), Bologna 1976.

Lothian 1930 • “Sforza D’Oddi’s Ero#lomachia the Source of Hawkesworth’s Leander”, 
$e Modern Language Review 25 (1930), 338-41.

Lucioli 2019 • F. Lucioli, “Strategie di costruzione di un canone italico di poesia latina 
rinascimentale. Dai Carmina illustrium poetarum Italorum del Toscano (1576-77) 
alle Delitiae CC Italorum poetarum del Gruter (1608)”, Humanistica 14.1-2 (2019), 
201-15.

Lucioli 2020 • F. Lucioli, Tramutazioni dell’Orlando furioso. Sulla ricezione del poema 
ariostesco, Roma 2020.

Lucioli 2023a • F. Lucioli, “Le!eratura delle immagini in traduzione latina: un caso di 
studio”, in E. Bilancia, M. De Blasi, S. Malatesta, M. Portico, E. Rimolo (ed.), 
Contemplare/abitare: la natura nella le!eratura italiana, Roma 2023 [pubblicazione 
ele!ronica, h!ps://www.italianisti.it].

Lucioli 2023b • F. Lucioli, “‘Ma al #n in niente si risolverà / e la Romana Chiesa resterà’. 
Di una versione censurata del Sogno dil Caravia”, Rivista di storia e le!eratura religiosa 
59.1 (2023), 125-55.

Lucioli 2024a • F. Lucioli, “"e Delitiae CC Italorum Poetarum (1608) edited by Jan 
Gruter, Its Sources and Models”, Daphnis 52 (2024), 493-514.

Lucioli 2024b • F. Lucioli, “Il Furioso si ritrova per tu!o”. Un secolo di le!ure e riscri!ure 
(1545-1645), Roma 2024.

Lucioli 2024c • F. Lucioli, “Latinizzazioni di stanze dell’Orlando furioso tra manoscri!i e 
stampe”, in Lucioli & Comiati 2024, 485-503.

Lucioli 2024d • F. Lucioli, “Traduzioni e latinizzazioni di testi le!erari italiani”, in 
Lucioli & Comiati 2024, 403-11.

Lucioli 2025 • F. Lucioli, “La le!eratura di condo!a italiana in traduzione latina”, in J.-
L. Fournel, A. Petrina, P. Zaja (ed.), La traduzione nell’Europa della prima età 
moderna. Ambiti, reti, teorie, Genève 2025 [c.s.].

Lucioli 2026 • F. Lucioli (ed.), Italian Literature in Latin Translation. An Anthology, 
1300-1800, vol. 1, Poetry, Cambridge 2026 [c.s.].



296   ·   BIBLIOG#FIA

Lucioli & Comiati 2024 • F. Lucioli, G. Comiati (ed.), La le!eratura italiana in tradu-
zione latina (1350-1850) [= $e Italianist 44.3 (2024)].

Luzza!o & Pedullà 2010-12 • S. Luzza!o, G. Pedullà (ed.), Atlante della le!eratura 
italiana, 3 vol., Torino 2010-12.

Ma$ei 2013 • S. Ma$ei (ed.), Vincenzo Cartari e le direzioni del mito nel Cinquecento, 
Roma 2013.

Malato 1989 • E. Malato, “La nascita della novella italiana: un’alternativa le!eraria bor-
ghese alla tradizione cortese”, in Bianchi 1989, 3-45.

Malato & Mazzucchi 2011 • E. Malato, A. Mazzucchi (ed.), Censimento dei commenti 
danteschi, vol. 1, I commenti di tradizione manoscri!a (#no al 1480), Roma 2011.

Malavasi 2020 • M. Malavasi, “Accademico di troppe accademie: Andrea Baiano e la vita 
culturale romana di inizio Seicento”, in M. Campanelli, P. Pe!eruti Pellegrino, 
E. Russo (ed.), Le accademie a Roma nel Seicento, Roma 2020, 71-89.

Maldina 2018 • N. Maldina, “Dante tra i predicatori del Qua!rocento”, in L. Lombardo, 
D. Parisi, A. Pegore!i (ed.), $eologus Dante. Tematiche teologiche nelle opere e nei 
primi commenti, Venezia 2018, 231-46.

Mambelli 1925 • G. Mambelli, “Le traduzioni della Divina Commedia e delle opere 
minori”, Giornale dantesco 28.1 (1925), 193-224.

Manacorda & Cisorio 1908 • L. Manacorda, L. Cisorio, Temi per traduzioni dall’italiano 
in latino. Retroversioni dai più noti umanisti dei secoli XV e XVI, Roma – Milano 1908.

Mancini 2023 • A. Mancini, “La Quadriga spirituale e la Quadriga li!eralis di Niccolò da 
Osimo: intertestualità e riscri!ura”, Picenum Seraphicum 37 (2023), 71-106.

Manfré 1959 • G. Manfré, “La biblioteca dell’umanista bolognese Giovanni Garzoni 
(1419-1505)”, Accademie e biblioteche d’Italia 27 (1959), 17-72.

Manfré 1960 • G. Manfré, “La biblioteca dell’umanista bolognese Giovanni Garzoni 
(1419-1505)”, Accademie e biblioteche d’Italia 28 (1960), 249-78.

Mantovani 2009 • A. Mantovani, “Giovanni Garzoni tradu!ore del Boccaccio. Fortuna e 
ricezione della novella ‘spicciolata’ nella cultura dell’Umanesimo bolognese”, Studi 
sul Boccaccio 37 (2009), 227-81.

Marcelli 2000 • N. Marcelli, “Appunti per l’edizione di un di!ico umanistico: la latiniz-
zazione del Tancredi boccacciano e la Novella di Seleuco di Leonardo Bruni”, Interpres 
19 (2000), 18-41.

Marcello 2005 • M. Marcello “La commedia Gli ingannati ed i Decepti di Juan Pérez 
Petreyo”, in M. Arriaga Flórez, J.M. Estévez Saá, D. Ramírez Almazán, L. Trapassi, 
C.V. Saura (ed.), “Italia-España-Europa”. Literaturas comparadas, tradiciones y traduc-
ciones, Sevilla 2005, 457-62.

Marche!i 2005 • V. Marche!i, “Da Lelio a Fausto”, in M. Priarolo, E. Scribano (ed.) 
Fausto Sozzini e la #loso#a in Europa, Siena 2005, 59-81.

Marfè 2015 • L. Marfè, “In English Clothes”. La novella italiana in Inghilterra: poetica e 
politica della traduzione, Torino 2015.

Mari 2024 • G. Mari, “Le latinizzazioni manoscri!e della Liberata (secoli XVII-XVIII): 
prime considerazioni”, in Lucioli & Comiati 2024, 504-21.

Mariani 2022 • G. Mariani, Roberto Caracciolo da Lecce (1425-1495). Life, Works and 
Fame of a Renaissance Preacher, Leiden 2022.

Marra 1952 • D. Marra, Conversazioni con Benede!o Croce su alcuni libri della sua biblio-
teca, Milano 1952.



BIBLIOG#FIA   ·   297

Martelli 1989 • M. Martelli, “Considerazioni sulla novella spicciolata”, in Bianchi 1989, 
215-44.

Marti 1990 • M. Marti, “Il ‘Minore’ come crocevia di cultura”, in Id., Critica le!eraria 
come #lologia integrale, Galatina 1990, 75-102.

Marucci 2002 • V. Marucci, “L’oratoria sacra”, in I capricci di Proteo. Percorsi e linguaggi 
del Barocco, Roma 2002, 311-33.

Mastrantonio 2019 • D. Mastrantonio, “Note sul latino e l’italiano in Galilei”, Rivista 
italiana di linguistica e di diale!ologia 21 (2019), 73-92.

Mastrocola & Ridol# 2021 • P. Mastrocola, L. Ricol#, Il danno scolastico. La scuola 
progressista come macchina della disuguaglianza, Milano 2021.

Ma!ei 2019 • F. Ma!ei, “Strada, Jacopo”, in DBI, vol. 94, Roma 2019, 292-95.
Mavroudi 2015 • M. Mavroudi, “Translations from Greek into Latin and Arabic during 

the Middle Ages: Searching for the Classical Tradition”, Speculum 90.1 (2015), 28-59.
McLaughlin 2007 • M.L. McLaughlin, “Translation or Rewriting? Beroaldo’s Version of 

Decameron X, 8”, in J. Kraye, L. Lepschy (ed.), Caro Vi!o. Essays in Memory of Vi!ore 
Branca [= $e Italianist 27, special suppl. 2 (2007)], 150-73.

McLaughlin 2012 • M.L. McLaughlin, “Alberti tradu!ore di se stesso: Uxoria e Nau"a-
gus”, in Rubio Árquez & D’Antuono 2012, 77-106.

McLaughlin 2013 • M.L. McLaughlin, “Boccaccio between Apuleius and Cicero: Ban-
dello’s Latin Version of Decameron X 8 (1509)”, Humanistica 8.1 (2013), 71-82.

McLaughlin 2019 • M.L. McLaughlin, “Il Cortegiano in Inghilterra: la traduzione latina 
di Bartholomew Clerke (1571)”, in Sanzo!a 2019, 41-64.

Merlo 1884 • J.J. Merlo, “Matenesius, Johann Friedrich”, Allgemeine Deutsche Biographie, 
vol. 20, Leipzig 1884, 583-84.

Michelacci 2018 • L. Michelacci, “Animali e uomini nel Mondo simbolico (1653) di 
Filippo Picinelli”, Le!ere Italiane 70.1 (2018), 169-80.

Miglie!i 2025 • S. Miglie!i “‘Made into Latin by the Author’. Some Re&ections on 
Directionality in Early Modern Prose Self-Translations”, in Heideklang & al. 2025b, 
351-76.

Migliorini 1946 • B. Migliorini, “Pendolo”, Lingua nostra 7 (1946), 19.
Migliorini 1948 • B. Migliorini, “Galileo e la lingua italiana”, in Id., Lingua e cultura, 

Roma 1948, 135-58 [rist. in Id., Lingua d’oggi e di ieri, Caltanisse!a 1973, 111-33].
Milani 2014 • M. Milani, “‘Se li scolari presto se levassero […], deventariano docti in 

breve tempo’. Un inedito quaderno di esercizi di traduzione del XV secolo”, in 
F. Cugno, L. Mantovani, M. Rivoira, M.S. Specchia (ed.), Studi linguistici in onore di 
Lorenzo Massobrio, Torino 2014, 1181-98.

Minicucci 1992 • M.J. Minicucci, Peregrinus ubique Pinoculus. Inedite traduzioni e 
edizioni rare de “Le avventure di Pinocchio”, Roma 1992.

Monfort 2018 • M.-L. Monfort, “Les noms de la peste à travers la traduction latine du 
Consilio contro la pestilentia de Marsile Ficin, publiée à Augsbourg en 1518 sous le 
titre De epidemiae morbo, et le Consilium contra pestem du manuscrit d’Augsbourg 
4° Cod. 121”, in Fery-Hue & Zinelli 2018, 203-24.

Montandon 1993 • A. Montandon (ed.), Traités de savoir-vivre en Italie, Clermont-
Ferrand 1993.

Montù 1973 • A. Montù, Gelliana. Appunti per una fortuna "ancese di Giovan Ba!ista 
Gelli, Torino 1973.

Moore Smith 1906 • G.C. Moore Smith, “Introduction”, in Fraunce, Victoria, IX-XL.



298   ·   BIBLIOG#FIA

Moore Smith 1910 • G.C. Moore Smith, “Introduction”, in Anonimo, Laelia, VII-XXVIII.
Morabito 1988a • R. Morabito, “La di$usione della storia di Griselda dal XIV al XX seco-

lo”, Studi sul Boccaccio 17 (1988), 237-85.
Morabito 1988b • R. Morabito, “Per un repertorio della di$usione europea della storia 

di Griselda”, in Id. (ed.), La circolazione dei temi e degli intrecci narrativi: il caso 
Griselda, L’Aquila 1988, 7-20.

Mordeglia 2010 • C. Mordeglia, “"e First Latin Translation”, in R. De Pol (ed.), $e 
First Translations of Machiavelli’s Prince. From the Sixteenth to the First Half of the 
Nineteenth Century, Amsterdam – New York 2010, 59-82.

Morresi 1987 • E. Morresi, ‘‘Le due edizioni dei commentari di Daniele Barbaro, 1556-
1576’’, in D. Barbaro, I dieci libri dell’archite!ura, Milano 1987, XLI-LIII.

Morresi 2004a • E. Morresi, ‘‘L’édition de la traduction latine, De architectura libri quin-
que, à Venise chez Francesco de’ Franceschi en 1569’’, in Deswarte-Rosa 2004, 254-56.

Morresi 2004b • E. Morresi, “La réédition des Livres I à V et de l’Extraordinario Libro à 
Venise chez Francesco de’ Franceschi en 1566”, in Deswarte-Rosa 2004, 250-53.

Motolese 2011 • M. Motolese, “Appunti per una storia dell’italiano in Europa in àmbito 
artistico”, Studi linguistici italiani 37.1 (2011), 39-55.

Muccillo 2003 • M. Muccillo, “Dal volgare al latino: itinerari della #loso#a di Patrizi fra 
Accademia, Corte e Università”, in Calzona & al. 2003, 243-82.

Nadal 2007 • M.C. Nadal, “Sobre la difusión de L’unione del Regno di Portogallo alla 
corona di Castiglia de Conestaggio (1585). Con la edición de una versión manuscrita 
desconocida del prólogo a la segunda edición (1589)”, Epos 23 (2007), 197-220.

Nardone 2016 • J.-L. Nardone, “Le vie europee del petrarchismo”, in E. Tinelli (ed.), 
Petrarca, l’Italia, l’Europa: sulla varia fortuna di Petrarca, Bari 2016, 3-12.

Nardone & Lamarque 2000 • J.-L. Nardone, H. Lamarque, L’histoire de Griselda: une 
femme exemplaire dans les li!ératures européennes, 2 vol., Toulouse 2000.

Nelson 1989 • A. Nelson, “Contexts for Early English Drama: "e Universities”, in 
M.G. Briscoe, J.C. Coldewey (ed.), Contexts for Early English Drama, Bloomington 
1989, 138-50.

Nelson Novoa 2007 • J. Nelson Novoa, “New Documents Regarding the Publication of 
Leone Ebreo’s Dialoghi d’amore”, Hispania Judaica 5 (2007), 271-82.

Nigro 1983 • S.S. Nigro, Le brache di San Gri'one. Novellistica e predicazione tra Qua!ro-
cento e Cinquecento, Roma – Bari 1983.

Nocentini 2015 • S. Nocentini, “Fare per le!era: le traduzioni latine del Libro di divina 
do!rina di Caterina da Siena”, Studi medievali 56.2 (2015), 639-80.

Nocentini 2023 • S. Nocentini, Il Dialogo di Caterina da Siena. Per una nuova edizione 
critica: #lologia, tradizione, teologia, Firenze 2023.

Nonnoi 2000 • G. Nonnoi, Saggi galileiani. Atomi, immagini e ideologia, Cagliari 2000.
Norland 2013 • H.B. Norland, “Neo-Latin Drama in Britain”, in Bloemendal & Norland 

2013, 471-544.
Ocaña 2001 • C. Ocaña, Teatro latino escolar: Suppositi – Los Supuestos de Juan Pérez 

‘Petreyo’, Pamplona 2001.
Oggero 2006 • R. Oggero, “Translated out of Italian. From Pasqualigo to Munday: 

Rewriting Italian Comedy in Elizabethan England”, Quaderni del Dipartimento di 
Linguistica 24 (2006), 127-64.

Olivato 1979 • L. Olivato, “Ca!aneo, Girolamo”, in DBI, vol. 22, Roma 1979, 471-73.
Omodeo 1972 • P. Omodeo, “Buonanni, Filippo”, in DBI, vol. 15, Roma 1972, 142-44.



BIBLIOG#FIA   ·   299

Orr 1970 • D. Orr, Italian Renaissance Drama in England before 1625. $e In&uence of 
‘Erudita’ Tragedy, Comedy, and Pastoral on Elizabethan and Jacobean Drama, Chapel 
Hill 1970.

O!olenghi 1874 • L. O!olenghi, Della vita e degli studi di Girolamo Picchioni, ricordi, 
Firenze 1874.

Palumbo 2001 • M. Palumbo, “Per una bibliogra#a della Ci!à del Sole. Un primo contri-
buto (1623-1949)”, in Canone & Ernst 2001, 47-59.

Palumbo 2004 • M. Palumbo, La Ci!à del Sole. Bibliogra#a delle edizioni (1623-2002), 
Pisa – Roma 2004.

Pantè 2015 • S. Pantè, “Guiscardo e Sigismonda. Die Bearbeitungen von Hans Sachs 
und einige Überlegungen zur Übersetzung von Niklas von Wyle”, in I. Bennewitz 
(ed.), Giovanni Boccaccio. Italienisch-deutscher Kulturtransfer von der Frühen Neuzeit 
bis zur Gegenwart, Bamberg 2015, 105-17.

Pantin 2007 • I. Pantin, “"e Role of Translations in European Scienti#c Exchanges in 
the Sixteenth and Seventeenth Centuries”, in Burke & Hsia 2007, 163-79.

Panzera 2018 • M.C. Panzera, “Tolle pennas duas et scribe secure: le bilinguisme dans les 
Documenti d’Amore de Francesco da Barberino (ca. 1314)”, in Fery-Hue & Zinelli 
2018, 160-74.

Paquot 1765-70 • J.N. Paquot, Mémoires pour servir à l’histoire li!éraire des dix-sept 
provinces des Pays-Bas, de la principauté de Liège, et de quelques contrées voisines, 3 vol., 
Leuven 1765-70.

Parma 2003 • M. Parma, “Fortuna spicciolata del Decameron fra Tre e Cinquecento. Per 
un catalogo delle traduzioni latine e delle riscri!ure italiane volgari”, Studi sul 
Boccaccio 31 (2003), 203-70.

Parma 2005 • M. Parma, “Fortuna spicciolata del Decameron fra Tre e Cinquecento. II. 
Tendenze e cara!eristiche delle rielaborazioni”, Studi sul Boccaccio 33 (2005), 299-
364.

Patota 2023 • G. Patota, Parole di Galileo, Firenze 2023.
Patrizi 1990 • G. Patrizi, “La Civil conversatione libro europeo”, in G. Patrizi (ed.), 

Stefano Guazzo e la Civil conversazione, Roma 1990, 9-23.
Pedullà 2010 • G. Pedullà, “Disputare con il Principe”, in Luzza!o & Pedullà 2010-12, 

vol. 1, 796-803.
Perini 2002 • L. Perini, La vita e i tempi di Pietro Perna, Roma 2002.
Perna 2009 • “‘La verace maniera arti#ciosa’: due satire inedite di Romano Alberti in 

difesa della Gerusalemme liberata”, Filologia e critica 34.1 (2009), 77-115.
Perosa A. 1965 • A. Perosa (ed.), Teatro umanistico, Milano 1965.
Pesce 2005 • M. Pesce, L’ermeneutica biblica di Galileo e le due strade della teologia 

cristiana, Roma 2005.
Peterson 2015 • M.A. Peterson, “Galileo’s New Mathematical Philosophy”, Forum 

Italicum 49 (2015), 119-38.
Petole!i 1995 • M. Petole!i, “Ad utilitatem volentium studere in ipsa comedia: il com-

mento dantesco di Alberico da Rosciate”, Italia medioevale e umanistica 38 (1995), 
141-216.

Petole!i 1998 • M. Petole!i, “Alberico da Rosciate le!ore della Commedia”, in C. Villa, 
F. Lo Monaco (ed.), Maestri e tradu!ori bergamaschi "a Medioevo e Rinascimento, 
Bergamo 1998, 51-71.

Petole!i 2011 • M. Petole!i, “Alberico da Rosciate”, in Malato & Mazzucchi 2011, 10-18.



300   ·   BIBLIOG#FIA

Petole!i & Persico 2023 • M. Petole!i, T. Persico, “Il commento dantesco di Alberigo da 
Rosciate tra esegesi e traduzione dantesca”, in L. Bani, R. Calzoni, T. Persico (ed.), 
Traduzioni, tradizioni e rivisitazioni dell’opera di Dante. In memoria di Marco Sirtori, 
Napoli 2023, 255-80.

Petrucci Nardelli 1976 • F. Petrucci Nardelli, “Carafa, Diomede”, in DBI, vol. 19, Roma 
1976, 524-30.

Pezzarossa 2021 • F. Pezzarossa, “Canon est li!erarum. I libri di Filippo Beroaldo”, 
Documents, études et répertoires de l’Institut de Recherche et d’Histoire des Textes 64 
(2021), 301-48.

Piantanida & al. 1950 • S. Piantanida, L. Diotallevi, G. Livraghi (ed.), Autori italiani del 
Seicento, Milano 1950.

Piastra 1962 • C.M. Piastra, “Il Magyrologium "atris Mathei Ronto iocosum”, Aevum 36.1 
(1962), 77-82.

Picone 2008 • M. Picone, “L’exemplum sublime di Griselda”, in Id., Boccaccio e la 
codi#cazione della novella. Le!ure del Decameron, Ravenna 2008, 335-60.

Pierno 2018 • F. Pierno, “Usare la lingua e la penna in gloria sua. Primi appunti sul 
volgare di Pier Paolo Vergerio il Giovane”, Quaderni Borromaici 5 (2018), 107-40.

Pighi 1932 • G.B. Pighi, “Una traduzione latina inedita dell’Inferno di Dante”, Aevum 6.2 
(1932), 275-84.

Pighi 1972 • G.B. Pighi, “Il latino di Galileo Galilei”, in C. Maccagni (ed.), Saggi su 
Galileo Galilei, Firenze 1972, 541-50.

Pin 2006 • C. Pin, “Proge!i e abbozzi sarpiani sul governo dello stato ‘in questi nostri 
tempi assai turbolenti’”, in N. Cannizzaro (ed.), Paolo Sarpi, Della potestà de’ pren-
cipi, Venezia 2006, 89-120.

Pin 2022 • C. Pin, “Il diri!o d’asilo a Venezia e il tra!ato di Paolo Sarpi Sopra le immu-
nità delle chiese”, in G. Bertand (ed.), Exil, asile. Du droit aux pratiques (XVI-XIX siècle), 
Rome 2022, 149-68.

Pirovano 1997 • D. Pirovano, “Le edizioni cinquecentine degli scri!i di Olimpia Fulvia 
Morata”, in F. Danelon, H. Grosser, C. Zampese (ed.), Le varie #la. Studi di le!era-
tura italiana in onore di Emilio Bigi, Milano 1997, 96-111.

Pirovano 1998a • D. Pirovano, “Due novelle del Boccaccio (Dec. VI 9 e VII 7) trado!e in 
latino da Francesco Pandol#ni”, Giornale storico della le!eratura italiana 175 (1998), 
556-76.

Pirovano 1998b • D. Pirovano, “Olimpia Morata e la traduzione latina delle prime due 
novelle del Decameron”, ACME 51.1 (1998), 73-107.

Pi!aluga 2002 • S. Pi!aluga, La scena interde!a. Teatro e le!eratura "a Medioevo e 
Umanesimo, Napoli 2002.

Poppi 1966 • A. Poppi, La spiegazione del Magni#cat di Cornelio Musso, Padova 1966.
Prandi 2005 • S. Prandi, “Ex sola Dei benignitate. Olimpia Morata e la traduzione latina 

delle prime due novelle del Decameron”, in G. Fragnito, M. Firpo, S. Peyronel (ed.), 
Olimpia Morata. Cultura umanistica e riforma protestante tra Ferrara e l’Europa 
[= Schifanoia 28-29 (2005)], 265-78.

Praz 1964 • M. Praz, Studies in Seventeenth-Century Imagery, Roma 1964.
Procacci 1995 • G. Procacci, Machiavelli nella cultura europea dell’età moderna, Roma – 

Bari 1995.
Prodi 1959-67 • P. Prodi, Il cardinale Gabriele Paleo!i, 1522-1597, 2 vol., Roma 1959-67 

[rist. Bologna 2022].



BIBLIOG#FIA   ·   301

Prodi 1990 • P. Prodi, “Premessa alla stampa”, in G. Paleo!i, Discorso intorno alle imagini 
sacre et profane (Bologna, 1582), Sala Bolognese 1990, III-XV.

Prosperi 1993 • A. Prosperi, Il Concilio di Trento e la Controriforma, in N. Trafaglia, 
M. Firpo (dir.), La Storia. I grandi problemi dal Medioevo all’Età contemporanea, 
vol. 4, L’età moderna, Milano 1993, 175-211.

Prosperi 2000 • A. Prosperi, L’eresia del Libro Grande. Storia di Giorgio Siculo e della sua 
se!a, Milano 2000.

Quondam 2007 • A. Quondam, La conversazione. Un modello italiano, Roma 2007.
Quondam 2018 • A. Quondam, “Dal Cortegiano alla Civil Conversazione”, in G. Ferroni 

(ed.), Il contributo italiano alla storia del pensiero. Le!eratura, Roma 2018, 173-79.
Raimondi 1961 • E. Raimondi, Le!eratura barocca. Studi sul Seicento italiano, Firenze 

1961.
Raimondi & Ba!istini 1984 • E. Raimondi, A. Ba!istini, Retoriche e poetiche dominanti, 

in A. Asor Rosa (dir.), Le!eratura italiana. Le forme del testo, vol. 2, La prosa, Torino 
1984, 5-341.

Rallo 2024 • E. Rallo, “"e Intricate Path of Cultural and Literary Translation. Il Pastor 
Fido by Giovanni Ba!ista Guarini in Latin”, in Lucioli & Comiati 2024, 536-48.

Rallo 2025 • E. Rallo, “Navigating the History of ‘Translation-Adaptation’. "e Case of 
La Sorella by Giamba!ista Della Porta and Adelphe by Samuel Brooke”, in Heide-
klang & al. 2025b, 289-306.

Raviola 2015 • B.A. Raviola, “Le Relazioni universali. Un viaggio politico nel mondo 
moderno”, in Botero, Relazioni, XVII-LXXX.

Reggi 2014 • G. Reggi, “La galileiana Le!era a Cristina di Lorena nella versione di latina 
di Elia Diodati. Osservazioni sul lessico, fra tradizione dei classici e prima moder-
nità”, Italia medioevale e umanistica 55 (2014), 225-87.

Revest 2018 • C. Revest, “Sur les traces de quelques pièces à succès du XVe siècle: les tra-
ductions latines de Boccace dans les miscellanées humanistes”, in Fery-Hue & 
Zinelli 2018, 173-284.

Ridol# 1939 • R. Ridol#, Bibliogra#a delle opere del Savonarola, vol. 1, Cronologia e 
bibliogra#a delle prediche, Firenze 1939.

Ridol# (1954) 2014 • R. Ridol#, Vita di Niccolò Machiavelli, Roma 2014.
Rill 1961 • G. Rill, “D’Arco, Nicolò”, in DBI, vol. 3, Roma 1961, 793-94.
Ripari 2013 • E. Ripari, “Virgilio Malvezzi da Bologna all’Europa”, Bibliomanie. Le!era-

ture, storiogra#e, semiotiche 34.3 (2013), 1-11.
Ritrovato 2013 • S. Ritrovato, “Nicolucci, Giovanni Ba!ista”, in DBI, vol. 78, Roma 

2013, 522-26.
Rizzo 1995 • S. Rizzo, “Sulla terminologia dell’insegnamento grammaticale nelle scuole 

umanistiche”, in O. Weijers (ed.), Vocabulary of Teaching and Research between 
Middle Ages and Renaissance, Turnhout 1995, 29-44.

Robiglio 2013 • A.A. Robiglio, “Dante al Concilio di Costanza”, Humanistica 8.1 
(2013), 11-28.

Rossi 1933 • V. Rossi, Il Qua!rocento, Milano 1933.
Rotondò 1969 • A. Rotondò, “Bocchi, Achille”, in DBI, vol. 11, Roma 1969, 67-70.
Rozzo 1982 • U. Rozzo, Ma!eo Bandello novelliere europeo, Tortona 1982.
Rozzo 2001 • U. Rozzo, La fortuna editoriale di Girolamo Savonarola nell’Italia del Cinque-

cento, in Id. (ed.), La le!era e il torchio. Studi sulla produzione libraria tra XVI e XVIII 
secolo, Udine 2001, 9-70.



302   ·   BIBLIOG#FIA

Rubini Messerli 2012 • L. Rubini Messerli, Boccaccio deutsch. Die Dekameron-Rezeption 
in der deutschen Literatur (15.-17. Jahrhundert), 2 vol., Amsterdam – New York 2012.

Rubio Árquez & D’Antuono 2012 • M. Rubio Árquez, N. D’Antuono (ed.), Autotradu-
zione. Teoria ed esempi "a Italia e Spagna (e oltre), Milano 2012.

Ruggio 2011• L. Ruggio, Repertorio bibliogra#co del teatro umanistico, Firenze 2011.
Ruggio 2014 • L. Ruggio, “Il Decameron e la novella umanistica: novelle e mo!i nel tea-

tro latino del Qua!rocento”, in A. Ferracin, M. Venier (ed.), Giovanni Boccaccio: tra-
dizione, interpretazione e fortuna. In ricordo di Vi!ore Branca, Udine 2014, 199-216.

Runte 1989 • H.R. Runte, “From the Vernacular to Latin and Back. "e Case of $e 
Seven Sages of Rome”, in J.M.A. Beer (ed.), Medieval Translators and $eir Cra-, 
Kalamazoo 1989, 93-133.

Sanders 2016 • J. Sanders, Adaptation and Appropriation, London – New York 2016.
Santosuosso 1979 • A. Santosuosso, $e Bibliography of Giovanni Della Casa. Books, 

Readers and Critics, 1537-1975, Firenze 1979.
Sanzo!a 2019 • V. Sanzo!a (ed.), Una lingua morta per le!erature vive. Il diba!ito sul 

latino come lingua le!eraria in età moderna e contemporanea, Leuven 2019.
Savarese & Gare' 1980 • G. Savarese, A. Gare', La le!eratura delle immagini nel 

Cinquecento, Roma 1980.
Saverna 2024 • L. Saverna, “‘Humanae li!erae Latine redditae’: la fortuna o!ocentesca 

della Bassvilliana di Vincenzo Monti recata in latino”, in Lucioli & Comiati 2024, 
549-58.

Sberlati 2004 • F. Sberlati, L’ambiguo primato. L’Europa e il Rinascimento italiano, Roma 
2004.

Scalia 1992 • G. Scalia, “Dante trado!o in latino”, in E. Esposito (ed.), L’opera di Dante 
nel mondo. Edizioni e traduzioni del Novecento, Ravenna 1992, 281-87.

Scapparone 1998 • E. Scapparone, “Nuove edizioni di testi #loso#ci e scienti#ci fra 
Cinquecento e Seicento: Della Porta, Cardano, Telesio”, Bruniana & Campanelliana 
4.1 (1998), 223-31.

Scarpati 2004 • C. Scarpati, “La tra!atistica”, in G. Baldassarri, S. Tamiozzo (ed.), Le!e-
ratura italiana, le!erature europee, Roma 2004, 63-71.

Schelven 1918 • A.A. van Schelven, “Florianus, Johannes”, in Nieuw Nederlandsch bio-
gra#sch woordenboek, vol. 4, Leiden 1918, 604.

Scorsone 2004 • M. Scorsone, “Petrarchismo e lirica neolatina tra i secoli XVI-XVII: una ri-
cognizione in limine”, in A. Quondam (ed.), Petrarca in Barocco, Roma 2004, 199-226.

Scribano 2011 • E. Scribano, “Fausto Sozzini”, in M. Biagioni, M. Duni, L. Felici (ed.), 
Fratelli d’Italia. Riformatori italiani nel Cinquecento, Torino 2011, 127-36.

Sense 2019 • J. Sense, Tassus Latinus. 100 Jahre lateinische Nachdichtungen der Gerusa-
lemme liberata (1584-1683): Gentilis – Valentianus – Vanninius – de Placentinis – 
Libassi, Hildesheim 2019.

Serianni 2010 • L. Serianni, L’ora d’italiano. Scuola e materie umanistiche, Roma – Bari 2010.
Severi 2015 • A. Severi, Filippo Beroaldo il Vecchio. Un maestro per l’Europa, Bologna 2015.
Severi 2017 • A. Severi, “Vergine Bella (RVF 366) in vesti latine tra Qua!ro e Cinque-

cento”, in Id., Leggere i moderni con gli antichi e gli antichi con i moderni. Petrarca, 
Valla, Beroaldo, Bologna 2017, 39-72.

Sgarbi 2020 • M. Sgarbi, “Le le!ere volgari sul libero arbitrio e la predestinazione di 
Gasparo Contarini”, Rivista di le!eratura religiosa italiana 3 (2020), 37-50.



BIBLIOG#FIA   ·   303

Sinico 2012 • M. Sinico, “Un manoscri!o roncioniano dei Carmina di Flaminio Rai”, 
Archivio storico pratese 88 (2012), 125-45.

Skin#ll Nogal 2011 • B. Skin#ll Nogal, Multiple Glances at the Mundus Symbolicus by 
Filippo Picinelli. A Bibliographical Approach, in J.T. Cull, P.M. Daly (ed.), In Nocte 
Consilium. Studies in Emblematics in Honor of Pedro F. Campa, Baden-Baden 2011, 
239-66.

Spaggiari 2022 • W. Spaggiari, Dante Se!ecento-O!ocento. Note e ricerche, Milano 2022.
Sprea#co 2025 • M. Sprea#co, “"e Self-Translator as a Charismatic Author: Girolamo 

Savonarola”, in Heideklang & al. 2025b, 377-99.
Stackelberg 1984 • J. von Stackelberg, Übersetzungen aus zweiter Hand. Rezeptionsvor-

gänge in der europäischen Literatur vom 14. bis zum 18. Jahrhundert, Berlin 1984.
Stäuble A. 2009 • A. Stäuble, “Antecedenti boccacciani in alcuni personaggi della com-

media rinascimentale”, Quaderns d’Italià 14 (2009), 37-47.
Stijnman 2012 • A. Stijnman, “A Short-Title Bibliography of the Secreti by Alessio Pie-

montese”, in J.H. Townsend, M. Clarke, J. Nadolny, S. Kroustallis (ed.), $e Artist’s 
Process. Technology and Interpretation, London 2012, 32-47.

Stolleis 1992 • M. Stolleis, “Zur Rezeption von Giovanni Botero in Deutschland”, in 
Baldini 1992, 405-16.

Stroh 2007 • W. Stroh, Latein ist tot, es lebe Latein! Kleine Geschichte einer großen Sprache, 
Berlin 2007.

Swiderska 1982 • H. Swiderska, “Socinian Books with the Rakòw Imprint in the British 
Library”, $e British Library Journal 8.2 (1982), 206-17.

Tagliabue 1983 • M. Tagliabue, “Contributo alla biogra#a di Ma!eo Ronto tradu!ore di 
Dante”, Italia medioevale e umanistica 26 (1983), 151-88.

Tagliabue 1993 • M. Tagliabue, “Ma!eo Ronto tra studi recenti e nuove prospe!ive di 
ricerca”, in Medioevo e latinità in memoria di Ezio Franceschini, Milano 1993, 455-78.

Tallini 2020 • G. Tallini, “Vago et degno luogo lodare”. Giovanni Tarcagnota tra storia e 
antiquaria, Gaeta 2020.

Tanturli 2003 • G. Tanturli, “Osservazioni lessicali su opere volgari e bilingui di Marsilio 
Ficino”, in Calzona & al. 2003, 155-85.

Tanturli 2006 • G. Tanturli, “Marsilio Ficino e il volgare”, in S. Gentile, S. Toussaint 
(ed.), Marsilio Ficino: fonti, testi, fortuna, Roma 2006, 183-213.

Tateo 1997 • F. Tateo, La le!eratura della Controriforma, in E. Malato (dir.), Storia della 
le!eratura italiana, vol. 5, Roma 1997, 111-224.

Tateo 2000 • F. Tateo, “Primato del sermo e cornice etica nella narrativa umanistica”, in 
Albanese & al. 2000, 558-68.

Ta!i 2022 • S. Ta!i, “Dante nel Se!ecento: verso nuove indagini critiche”, Italianistica 
51.1 (2022), 11-25.

"urn 2012 • N. "urn, Neulatein und Volkssprachen. Beispiele für die Rezeption neu-
sprachlicher Literatur durch die lateinische Dichtung Europas im 15.-16. Jahrhundert, 
München 2012.

Tocco 1889 • F. Tocco, Le opere latine di Giordano Bruno esposte e con"ontate con le ita-
liane, Firenze 1889.

To$anin 1972 • G. To$anin, Machiavelli e il ‘Tacitismo’. La ‘Politica storica’ al tempo della 
controriforma, Napoli 1972.

Tomita & Tomita (2014) • M. Tomita, S. Tomita, A Bibliographical Catalogue of Italian 
Books Printed in England 1603-1642, Farnham 2014.



304   ·   BIBLIOG#FIA

Tommaseo 1855 • N. Tommaseo, “Dante e i suoi tradu!ori”, Rivista contemporanea 4 
(1855), 433-67.

Tonelli 2009 • N. Tonelli, “Landino: la Xandra, Petrarca e il codice elegiaco”, in Cardini 
& Coppini 2009, 303-20.

Tornitore 2008 • T. Tornitore, “Introduzione”, in Id. (ed.), Tommaso Campanella, La 
ci!à del Sole – Civitas Solis, Torino 2008, XI-XXIII.

Tournoy 1981 • G. Tournoy, “Le versioni latine del Decameron”, in G. Tarugi (ed.), 
Ecumenismo della cultura, vol. 1, Teoria e prassi della poetica dell’umanesimo. Ono-
ranze a Giovanni Boccaccio, Firenze 1981, 125-26.

Trevisan 2004 • R. Trevisan, “L’edizione latina del 1699-1700 del Systema cosmicum e 
dei Discursus et demonstrationes mathematicae di Galileo Galilei”, in R. Vergara Ca$a-
relli (ed.), Galileo e Pisa, Ospedale!o (Pisa) 2004, 115-20.

Tronti 1963 • M. Tronti, “Baldi, Camillo”, in DBI, vol. 5, Roma 1963, 465-67.
Trovato 1991 • P. Trovato, Con ogni diligenza corre!o. La stampa e le revisioni editoriali dei 

testi le!erari italiani (1470-1570), Bologna 1991.
Vallone 1961 • A. Vallone, La critica dantesca nel Se!ecento ed altri saggi danteschi, Fi-

renze 1961.
Vallone 1998 • A. Vallone, “Carlo d’Aquino, tradu!ore di Dante”, in L. Coglievina, 

D. De Robertis (ed.), So!o il segno di Dante. Scri!i in onore di Francesco Mazzoni, 
Firenze 1998, 321-29.

Vasoli 1997 • C. Vasoli, “Ficino, Marsilio”, in DBI, vol. 47, Roma 1997, 378-95.
Vecce 1992 • C. Vecce, “I memoriali ungheresi di Diomede Carafa”, Prospe!ive se!anta 

14.4 (1992), 466-87.
Vecce 2011 • C. Vecce, “I Dialoghi d’amore di Leone Ebreo: incontri di culture nella 

storia di un libro del Rinascimento”, in S. Fabrizio-Costa (ed.), Autour du livre italien 
ancien en Normandie, Bern 2011, 321-32.

Vecchi Galli 2003 • P. Vecchi Galli, ‘Petrarca fra Tre e Qua!rocentro’, in E. Malato (dir.), 
Storia della le!eratura italiana, vol. 11, Roma 2003, 161-88.

Velli 2004 • G. Velli, “Il rapporto Petrarca-Boccaccio: a proposito (anche) della Grisel-
da”, Levia Gravia 6 (2004), 215-25.

Vène 2007 • M. Vène, Bibliographia serliana. Catalogue des éditions imprimées des livres du 
traité d’architecture de Sebastiano Serlio (1537-1681), Paris 2007.

Verardi 2018 • D. Verardi, La scienza e i segreti della natura a Napoli nel Rinascimento. La 
magia naturale di Giovan Ba!ista Della Porta, Firenze 2018.

Vernet 1989 • A. Vernet, “Les traductions latines d’œuvres en langues vernaculaires au 
Moyen Âge”, in G. Contamine (ed.), Traduction et traducteurs au Moyen Âge, Paris 
1989, 225-41.

Verweij 2004 • M. Verweij, “Comic Elements in 16th-Century Latin School Drama in 
the Low Countries”, Humanistica Lovaniensia 53 (2004), 175-90.

Villani 1996 • G. Villani, “L’Umanesimo napoletano”, in E. Malato (dir.), Storia della 
le!eratura italiana, vol. 3, Roma 1996, 709-62.

Viola 2026 • I. Viola, “L’imprimatur alla latinizzazione parigina del De sensu rerum et 
magia apud Dionysium Bechet: tra defensio e le!era dedicatoria al Cardinale Duca di 
Richelieu”, Filologia e critica 51.1 2026 [c.s.].

Viti 1975 • P. Viti, “Filippo Beroaldo tradu!ore del Boccaccio”, Rinascimento 15 (1975), 
111-40 [rist. in Id., Forme le!erarie umanistiche. Studi e ricerche, Lecce 1999, 201-29].



BIBLIOG#FIA   ·   305

Viviani 1823 • Q. Viviani, La Divina Commedia giusta la lezione del codice bartoliniano, 
vol. 1, Udine 1823.

Volpini 2020 • P. Volpini, “Vinta, Belisario”, in DBI, vol. 99, Roma 2020, 463-66.
Vozza 2016 • V. Vozza, “Francesco Negri da Bassano. Aggiornamenti bio-bibliogra#ci e 

nuovi percorsi di ricerca sul monaco benede!ino passato alla Riforma”, Protestante-
simo 71 (2016), 359-83.

Walser-Bürgler 2021 • I. Walser-Bürgler, Europe and Europeanness in Early Modern Latin 
Literature: Fuitne Europa tunc unita?, Leiden – Boston 2021.

Waquet 2004 • F. Waquet, Latino. L’impero di un segno (XVI-XX secolo), Milano 2004 [ed. 
orig. Le Latin ou l’empire d’un signe, XVIe-XXe siècle, Paris 1998].

Wegele 1881 • F.X. von Wegele, “Isselt, Michael von”, in Allgemeine Deutsche Biographie, 
vol. 14, Leipzig 1881, 641.

Wickam 2000 • G. Wickam (ed.), $e English Professional $eatre, 1530-1660, Cam-
bridge 2000.

Winkler & Scha$enrath 2019 • A. Winkler, F. Scha$enrath (ed.), Neo-Latin and the Ver-
naculars. Bilingual Interactions in the Early Modern Period, Leiden – Boston 2019.

Wi!e 1848 • K. Wi!e, “Praefatio”, in Dantis Alligherii Divina Comoedia hexametris Latini 
reddita ab Abbate Della Piazza Vicentino, Lipsiae 1848, VII-XLV.

Wohlwill 1894 • E. Wohlwill, “Galilei betre$ende HandschriBen der Hamburger Stadt-
bibliothek”, Jahrbuch der Hamburgischen wissenscha-lichen Anstalten 12 (1894), 147-223.

Wrana 2013 • M. Wrana, “Angelo Maria Durini, nunzio apostolico in Polonia (1767-
1772), tradu!ore delle opere volgari del Petrarca”, Studi sul Se!ecento e l’O!ocento 8 
(2013), 125-40.

Wrana 2015 • M. Wrana, “Dante latinizzato. Traduzioni latine come una forma partico-
lare di commento alla Commedia”, in J. Kelemen, J. Nagy (ed.), A!i del convegno 
internazionale “Commentare Dante oggi”, Budapest 2015, 167-81.

Zaggia 1984 • M. Zaggia, “Sulla datazione della versione dantesca di Ma!eo Ronto: 
l’Apostropha ad urbem Pistoriensem”, in Studi o'erti a Gian"anco Contini dagli allievi 
pisani, Firenze 1984, 197-215.

Zaggia 2000 • M. Zaggia, “Il Prologus della versione dantesca di Ma!eo Ronto”, Studi 
danteschi 65 (2000), 203-21.

Zeller & Balbiani 2008 • R. Zeller, L. Balbiani (ed.), Naturmagie und Deutungskunst. 
Wege und Motive der Rezeption von Giovan Ba!ista della Porta in Europa [= Morgen-
Glantz 18 (2008)].

Zinelli 2025 • F. Zinelli, “‘Dressing in Latin’ from the Middle Ages to the Early Modern 
Period. A Research Project Review (Methods and Modeling)”, in Heideklang & al. 
2025b, 29-59.

Zorzi Pugliese 1996 • O. Zorzi Pugliese, “Girolamo Benivieni seguace e difensore del 
Savonarola. Considerazioni sul problema testuale dell’epistola a Clemente VII 
(1530)”, in G.C. Garfagnini (ed.), Studi savonaroliani. Verso il V centenario, Firenze 
1996, 309-18.





Indici

Indice dei manoscri!i

BASILEA, 
Universitätsbibliothek

Jorislade XVI: 132

BOLOGNA, 
Biblioteca dell’Archiginnasio

A 411: 29

BOLOGNA, 
Biblioteca Universitaria

313: 60
752: 60
1075: 223
1272, XI (16): 65
2435: 40

CHICAGO, 
Newberry Library

Case 6 A 11: 113

CICÀ DEL VATICANO, 
Biblioteca Apostolica Vaticana

Barb. lat. 1858: 42
Barb. lat. 2323: 66
Cappon. 1: 27
Urb. lat. 871: 142
Vat. lat. 5226: 113
Vat. lat. 5336: 64
Vat. lat. 9948: 40

EGER, 
Főegyházmegyei Könyvtár 
(Biblioteca Arcidiocesana)

P V I: 27

FIRENZE, 
Archivio di Stato

Monte di Pietà, #lza 1080, n. 325: 246
Monte di Pietà, #lza 1081, n. 537: 246

FIRENZE, 
Biblioteca Medicea Laurenziana

Ashb. 436: 42, 113
Ashb. 601: 118
Ashb. 1840: 244
Plut. 21.9: 220
Plut. 89 inf. 16: 64

FIRENZE, 
Biblioteca Nazionale Centrale

Banco Rari 57.2: 246
Gal. 53: 246
Gal. 68: 244
Gal. 74: 246
Gal. 97: 242, 245
Gal. 316: 243-47, 249-50, 256
Magl. VII.877: 113
Magl. VIII.47: 42, 113
Magl. XXV.626: 65
Panc. 117 (219): 65

FIRENZE, 
Biblioteca Riccardiana

901: 45, 113
2215: 244
2725: 113
2995: 66

LECCE, 
Biblioteca Interfacoltà 
dell’Università

ms. senza collocazione: 126

LIEGI, 
Bibliothèque de l’Université

325: 183

LONDE, 
Lambeth Palace Library

838: 193

LUCCA, 
Biblioteca Capitolare

525: 127

MILANO, 
Biblioteca Ambrosiana

V 44 sup.: 114

MODENA, 
Archivio di Stato

Le!erati, busta 13: 127



308   ·   INDICI

MODENA, 
Biblioteca Estense Universitaria

Lat. 679 (= α T 9 16): 109-110
Lat. 174 (= α O 6 15): 127

MONACO, 
Bayerische Staatsbibliothek

Clm 854: 101

NAPOLI, 
Biblioteca della Società 
Napoletana di Storia Patria

XX C 26: 126

NAPOLI, 
Biblioteca Nazionale 
“Vi!orio Emanuele III”

VIII G 46: 127
IX F 3: 121
IX F 15: 121
IX F 19: 118
IX G 43: 127
XIII D 54: 123
XIII D 101: 121
XIV B 34: 127

PALERMO, 
Biblioteca Comunale

3Qq B 112, 1: 121

PARIGI, 
Bibliothèque nationale de France

lat. 6741: 202

PARMA, 
Biblioteca Palatina

Pal. 103: 29
Pal. 1013: 142-43
Parm. 1654 (= GG III 170): 127

PETO, 
Biblioteca Roncioniana

355 R VI 10: 45

RAVENNA, 
Biblioteca Classense

255: 64

ROMA, 
Biblioteca dell’Accademia Nazio-
nale dei Lincei e Corsiniana

Archivio Linceo, XII: 243
44. C. 22: 113

ROMA, 
Biblioteca Angelica

141: 64

SAN DANIELE DEL FRIULI, 
Biblioteca Guarneriana

200: 24

SAN PIETROBURGO, 
Gosudárstvennyj Muzéj Ėrmitáž 
(Museo di Stato dell’Ermitage)

O R N 26: 126

SIENA, 
Biblioteca Comunale degli Intronati

C II 25: 111

TORINO, 
Biblioteca Nazionale Universitaria

G VI 40: 31

TORINO, 
Biblioteca Reale

Saluzzo 486: 126

UDINE, 
Biblioteca Arcivescovile

Fondo Bartolini, 17: 114

VENEZIA, 
Biblioteca Nazionale Marciana

It. VI.208 (5881): 93
It. VI.454 (10701): 93
It. VII.521 (7885): 147



INDICI   ·   309

Indice dei nomi

Dall’indice sono stati esclusi i nomi mitologici, i nomi degli studiosi moderni e i 
toponimi.

Ab Isselt, Michael 78-79
Abarbanel, Giuda: vd. Leone Ebreo
Accademia degli Intronati 185-86, 194
Accademia dei Lincei 253, 254
Accademia dell’Arcadia 31, 48
Accademia della Crusca 32
Achillini, Claudio 47, 117
Acklin, Johann Jacob Bernhard: 224
Adami, Annibale 90
Adami, Tobias 226-32, 234
ABonio 203
Aggiunti, Niccolò 15, 244
Agostino, Aurelio 152, 240
Alabaster, William 194, 198-99
Alamanni, Luigi 45, 174-75
Alano, Guglielmo: vd. Allen, William
Alberigo da Rosciate 23
Alberti, Leandro 101-03
Alberti, Leon Ba!ista 16, 65, 201-02, 

219
Alberti, Romano 122
Albin, Johann 77-78
Alcinoo (#losofo) 251
Alcionio, Pietro 165, 170
Aldrich, Henry 211-12
Aldrovandi, Ulisse 215
Alessandro VI (papa) 155
Alessandro VII (papa) 90
Alfonso V (re di Portogallo) 126
Alighieri, Dante 12, 19-35, 51, 103, 

123, 247
Allen, William 169
Althusius, Johannes 176
Amaseo, Pompilio 144
Amato, Pietro 41
Ambroge!i, Marco 245-46, 249, 256
Ambrogini, Angelo (“Poliziano”) 

45, 54, 148
Ambrogio da Siena 74
Amedeo di Saluzzo 25, 27
Ammirato, Scipione 125, 137, 139
Anastasio (papa) 34

Andreasi, Marsilio 80
Androzzi, Fulvio 77
Anisson, Laurent 146
Annio da Viterbo 102
Antonio della Marca 25
Aquino, Carlo d’ 31-34
Aragona, Alfonso V d’ (re) 66
Aragona, Beatrice d’ 126-27, 203
Aragona, Eleonora d’ 126-27
Aragona, Ferdinando I d’ (re) 66
Arco, Nicolò d’ 40, 50-51, 113, 178
Aretino, Pietro 178
Arigonus, Joseph Maria 90
Aringhi, Paolo 160
Ariosto, Ludovico 13, 40, 45, 47, 50-51, 

53, 109-17, 119-20, 123, 185-90, 
197, 247

Aristotele 133, 251, 257
Arnd, Josua 147
Arrigoni, Pier Vincenzo Maria 123
Arrivabene, Andrea 156
Astemio, Lorenzo 25
Astemio, Tito Elio Vi!ore: 

vd. Francescucci, Vincenzo
A!endolo, Marco 142
A!endolo, Muzio 142
Augusto I di Sassonia (re) 149, 164
Aurelio, Marco 64
Averlino, Antonio 15, 202-04
Axen, Pierre 147
Azevedo, Emanuel de 52-53
Azzoguidi, Baldassarre 63

Bacci, Andrea 17
Bacon, Francis 137, 233
Badius Ascensius, Jodocus 61
Bagnai, Giovanni Maria 51
Baiano, Andrea 88
Baldi, Camillo 223
Baldini, Vi!orio 135
Bambaglioli, Graziolo de’ 23-24
Bandello, Ma!eo 64, 69-70



310   ·   INDICI

Banker, Riccardo 69
Barbarasa, Ercole 209
Barbarigo, Agostino 148
Barbaro, Daniele 202, 204-07, 209
Barberini, Ma$eo 47, 117, 232-33
Barbolani, Torquato 111, 114
Barezzi, Barezzo 157-58
Baro, Johannes 135
Barozzi, Pietro 41
Barth, Kaspar von 178
Bartoli, Daniello 99, 101, 145-46, 178
Bartoli, Girolamo 157
Bartolini, Francesco 21
Bassani, Giorgio 9
Beaziano, Agostino 45
Beccadelli, Antonio (“Panormita”) 

38-39
Beccadelli, Ludovico 81, 142-44
Beccaria, Antonio 65
Bedell, William 160-61
Bellarmino, Roberto 75, 88
Bembo, Pietro 40, 45, 47, 51, 54, 

111, 144, 165
Benacci, Alessandro 215
Bencard, Johann Kaspar 86, 89
Benede!o (s.) 34
Benede!o XIV (papa) 52
Benivieni, Girolamo 76
Bentivoglio, Annibale 62
Benvenuto da Imola 21, 25, 27, 40
Benzoni, Gerolamo 16, 97
Berck, Johan 87
Berlaymont Charles de 213
Bernabò, Rocco 33, 159
Bernardino da Siena (s.) 65
Bernardo (s.) 30
Bernegger, Ma!hias 239-40, 242, 

251-58
Beroaldo il Vecchio, Filippo 41, 53, 

60-64
Berrio, Carlo Francesco 122
Bertoldi, Giovanni 15, 25-28
Be!inelli, Saverio 34
Bevilacqua, Niccolò 152
Bevilacqua, Simone 57
Bèze, "éodore de 97
Bibbiena: vd. Dovizi, Bernardo

Bidelli, Giovani Ba!ista 225
Bielcki, Johan 87
Bill, John 160
Bindi, Ermenegildo 132-33
Bindoni, Gaspare 135
Biondo Flavio 209
Birckner, Johannes 108
Blado, Antonio 131
Bloemaert II, Cornelis 89
Blommaerts, Johannes 96
Blumio, Johann Baptista 231
Blyenburgius, Damasus 49
Boccaccio, Giovanni 12, 22, 41, 55-71, 

176-77, 183-84, 193, 198
Boccalini, Traiano 137, 224
Bocchi, Achille 40, 112
Böckler, Michael 77
Bodin, Jean 130, 136
Boiardo, Ma!eo Maria 109, 120, 247
Bona, Girolamo 210
Bonaccorsi, Pietro 24
Bonarelli, Guidubaldo 195
Bonciari, Antonio 70-71
Bon#ni, Antonio 15, 202-04
Bonifacio, Giovanni Bernardino 208
Boninsegni, Tommaso 75
Bonomi, Giovan Francesco 75
Borghini, Vincenzo 68
Borgia, Francesco 78
Borgia, Lucrezia 155
Bornitz, Jakob 136
Borromeo, Federico 77
Bosio, Antonio 160
Bosquier, Philip 79
Bossi, Girolamo 224-25
Boswell, William 88
Botero, Giovanni 104-07, 125, 135-36, 

139, 235
Bo!ari, Giovanni Gaetano 21, 50, 54
Bouchorst, Floris van den 185
Bourbon, Nicolas 49
Bozzola, Tommaso 136
Braccesi, Alessandro 39
Bracciolini, Jacopo 64
Bracciolini, Poggio 28, 64
Brewster, William 130
Brooke, Samuel 191, 195



INDICI   ·   311

Bruhezen, Johannes van 172
Brunelleschi, Filippo 201
Bruni, Agostino 215
Bruni, Leonardo 28, 58-60
Bruno, Giordano 227
Bruno, Vincenzo 77
Bry, Johann Israel de 98-99
Bry, Johann "eodor de 98-99
Bry, "eodor de 98
Bubwyth, Nicolas 25
Buchholz, Bertram 105, 107
Bulgarini, Bellisario 111
Bullion, Claude de 232
Buonamici, Giovanni Francesco 50-51
Buonanni, Filippo 224
Burmann, Pieter 103-04

Caburacci, Francesco 109
Ca$a, Karl 87
Ca$arini, Tommaso 75
Caius, John 165
Calenio, Gervinio 78
Callimaco 106
Callisto da Piacenza 74
Callori, Federico 123
Calvino, Giovanni 96-97
Camerarius il Giovane, Joachim 

81, 175, 179
Campailla, Tommaso 120
Campanella, Tommaso 16, 137, 219-35
Campanile, Filiberto 126
Canova, Juan de 76
Cantalicio: vd. Valentini, 

Giovanni Ba!ista
Cantelmo, Ercole 113
Canter, Willem 50
Capilupi, Ippolito 45, 54
Capra, Baldassarre 239
Caracciolo, Roberto 74
Carafa, Diomede 125-27
Carafa, Pier Luigi 127
Carafa, Vincenzo 146
Carcavy, Pierre de 242-43
Carducci, Giosuè 12
Carlo I (re d’Inghilterra) 195
Carlo IX (re di Francia) 151
Carlo V d’Asburgo (imp.) 178
Carlo V di Lorena 151

Carniglia, Giacomo 123
Carranto, Pietro Ma!eo 142
Cartari, Vincenzo 212, 214-15
Carvajal, Bernardino Lopez de 94
Caselius, Johannes 168
Castelbarco, Sigismondo Carlo 90
Castelli, Benede!o 241
Castellione, Sebastiano 80, 132
Castiglione, Baldassarre 15, 40, 47, 50, 

54, 149, 163-67, 169-70, 178, 180
Caterina da Bologna 74
Caterina da Siena 15, 74-75
Catone, Marco Porcio 167, 178
Ca!aneo, Girolamo 136
Catullo, Gaio Valerio 115
Cavalcanti, Guido 12, 22, 38, 54
Cecco d’Ascoli 20
Celsi, Mino 208
Censorino 103
Centorio degli Ortensi, Ascanio 70
Cesarini, Virginio 245, 247
Cesaro!i, Melchiorre 35
Cesi, Federico 243, 254
Ceva, Tommaso 113
Chauveton, Urbain 97-98
Chiaramonti, Scipione 139, 256
Chirico, Carlo 30
Chiurazzi, Luigi 132-33
Chytraeus, Nathan 168-72
Cicala, Girolamo 47, 116-21, 178
Cicerone, Marco Tullio 79, 129, 

165, 170, 178
Ciminelli, Sera#no 42
Cio!i, Giovanni Ba!ista 228
Civile, Marco 74-75
Clario, Benede!o 112
Clemente Alessandrino 129
Clemente VII (papa) 155
Clemente VIII (papa) 77, 169, 216
Clemente IX (papa) 90
Clemente XII (papa) 159
Clerke, Bartholomew 164-67, 169
Codro: vd. Urceo, Antonio
Coggeman, Hendrick 14, 172-79
Collenuccio, Pandolfo 156
Collodi, Carlo 12
Colocci, Angelo 42



312   ·   INDICI

Colombo, Cristoforo 34
Colonna, Pompeo 155
Colonna, Vi!oria 45, 80
Combi, Sebastiano 208
Conring, Hermann 16, 131, 136
Contarini, Gasparo 80-81, 144
Contarini, Giampietro 157
Contarini, Luigi 81
Copernico, Niccolò 251
Cornazzani, Pier Francesco 159
Cortesi, Paolo 65
Corvino, Ma!ia 15, 126, 203
Cosimo di Scarperia 35, 118
Costa, Giovanni 35
Crasso, Nicolò 102
Crescimbeni, Giovanni Mario 

31, 48, 51-52
Crespin, Jean 83
Creutz, Ernst-Johann 225
Cristina di Lorena 240-41
Crithius, Johann 78-79, 86, 88
Croce, Giulio Cesare 112
Curione, Celio Secondo 15, 66-67, 80, 

82-84, 128-29, 151-54, 156, 159

D’Alessandro, Giovan Pietro 123
Damiani, Pier 34
Da Mosto, Alvise 92-94
Dandini, Ercole Francesco 169-71
Da Ponte, Go!ardo 64
Da Ponte, Paci#co 77
Davila, Enrico Caterino 158-59
De Campo, Diego 169
Del Garbo, Dino 12, 22, 38
Della Bella, Stefano 251
Della Casa, Giovanni 15, 47, 53-54, 

117, 163, 167-72, 178, 180
Della Croce, Ludovico Annibale 

45, 49, 51, 113
Della Piazza, Gaetano 35
Della Porta, Giovamba!ista 

191, 194-95, 227
Del Rosso, Paolo 209
De Luca, Giovanni Ba!ista 238
Dembnius, Adam 121-22
Demen, Adam 146
Demen, Hermann 217

Demetrio V (#glio di Ivan il Terribile) 
158

Demostene 79
Desbordes, Henry 132
Devereux, Robert 194
Di Cataldo, Salvatore 112
Diedo, Francesco 64
Dimisianos, Ioanis 254
Diodati, Elia 239-42, 246, 252-53
Diodati, Giovanni 239
Dionisi, Antonio 112, 115, 120
Dirhaimer, Ulrich 89
Dolce, Lodovico 115
Dol#n, Gian Paolo 35
Dol#n, Giovanni 206
Domenichelli, Teo#lo 27
Domenico di Giovanni da Corella 30
Dominis, Marcantonio de 160
Dousa, Janus 50
Dovizi, Bernardo 166-67
Dozza, Evangelista 223
Dragoni, Niccolò 40
Draud, Georg 136
Du Bartas, Guillaume de Salluste 43
Du Bruecqs, Guido 105-07
Dudith-Sbardellati, András 

81, 85, 143-44
Dulcken, Antonius 79, 88
Du Monin, Jean-Édouard 43, 49
Duno, Taddeo 80
Durini, Angelo Maria 52

Echter von Mespelbrunn, Julius 78
Edoardo VI (re d’Inghilterra) 82
Efanto 253
Egenol$ il Vecchio, Christian 132
Egenol$, Peter 133
Eichorn, Salomon 145
Elisabe!a I (regina d’Inghilterra) 

67, 119, 165
Elzevier (fam.) 88, 137, 235, 240, 242
Elzevier, Isaac 160
Elzevier, Ludovico 225, 235
Emmel, Egenol$ 230
Ennio, Quinto 129
Enrico III (re di Francia) 159
Enrico VIII (re d’Inghilterra) 144
Enrico, Pietro 121



INDICI   ·   313

Eraclide Pontico 253
Erasmo da Ro!erdam 106, 129
Erath, Augustin 216-17
Ermogene 203
Erodiano 203
Eschine 79
Esiodo 79
Este, Alfonso II d’ 135
Este, Ercole I d’ 126
Este, Ippolito d’ 205
Estienne, Charles 194
Estrées, Francesco Annibale d’ 118
Eucharius, Eligius 183-85
Eusebio di Cesarea 220
Eusebio, Federico Pompeo 120
Evangelisti, Giovanni Ba!ista 9-10

Fabri, Giovanni 233
Facio, Bartolomeo 66
Fagnani, Ra$aele 114-15
Fairfax, Charles Brandon 211-12
Falcone, Ippolito 90
Falle!i, Gerolamo 135
Fanti, Domenico Eugenio 123
Fantuzzi, Giovanni 218
Farnese il Giovane, Alessandro 210
Fauno, Lucio 209-10
Faur de Pibrac, Guy du 111
Fausto, Sebastiano 136
Fazini, Lucio 65
Federico IV di Wi!elsbach-Simmern 

98, 173, 179
Federico V del Palatinato-Simmern 195
Fell, John 212
Ferdinando I d’Asburgo (imp.) 143
Ferdinando II d’Asburgo (imp.) 147
Ferroni, Clemente 137
Ficino, Marsilio 16, 219-20
Filarete: vd. Averlino, Antonio
Filelfo, Francesco 40
Filelfo, Giovanni Mario 34
Filippo II di Pomerania 16, 196
Filippo II (re di Spagna) 157, 172
Filippo IV (re di Spagna) 138
Filolao 253
Filostrato 203
Fitzherbert, Nicholas 169-71
Flacio Illirico, Ma!ia 149

Flaminio, Giovanni Antonio 74
Flaminio, Marcantonio 40, 45, 51, 81
Flavio, Giuseppe 103
Fleming, Johann 50, 178
Florianus: vd. Blommaerts, Johannes
Foglie!a, Paolo 112
Foillet, Jacob 132-33
Fontanesis, Pasquino de 62
Fontanini, Giusto 24, 159
Forberger, Georg 150
Fornari, Simone 115
Forster, Michael 175, 179, 221
Foscarini, Paolo Antonio 253
Fracanzio da Montalboddo 93
Frambaglia, Baldassarre 118, 122
Franceschi, Francesco de’ 205-06, 209
Francesco da Barberino 38, 54
Francesco da Buti 29
Francescucci, Vincenzo 42, 113
Franchi de Conestaggio, Girolamo 157
Franco, Niccolò 53
Frascati, Gabriello 173
Fraunce, Abraham 191-93
Freitag, Arnold 163
Frinkelburgius, Augerius 88
Fruosino, Bartolomeo di 24
Fulvio, Andrea 209

Galilei, Galileo 15, 237-58
Galilei, Maria Celeste 240
Gallico, Tito: vd. Francescucci, 

Vincenzo
Gambara, Veronica 45
Gamurini, Giuseppe 158
Garmers, Johann 139
Garzoni, Giovanni 60-61, 66
Gassendi, Pierre 241-42
Gaza, Teodoro 201
Gelli, Giovan Ba!ista 221
Gensberg, Johannes 59
Gentili, Scipione 119, 122-23
Geralch, Dietrich 81
Gerard, Jean 80
Gessner (fam.) 80
Gheri, Filippo 41, 143
Ghistele, van (fam.) 184-85
Giacomo di Montegnacco 114-15
Giacomo I (re d’Inghilterra) 160



314   ·   INDICI

Gia!ini, Giovanni Ba!ista 161
Gigante, Antonio 51
Giolito de’ Ferrari, Gabriele 115
Giordani, Gian Tommaso 123
Giovanni del Virgilio 19
Giovanni di Gesù Maria 78
Giovanni Ernesto di Sassonia 95, 230
Giovanni II del Palatinato-Zweibrücken 

179
Giovio, Paolo 16, 83, 94-96, 157, 213
Giraldi Cinzio, Giovan Ba!ista 67
Girardenghi, Francesco 59
Girolamo da Praga 153
Girolamo (s.) 159
Giulio II (papa) 94
Giulio III (papa) 65
Giunti (fam.) 127
Giunti, Benede!o 222
Giunti, Filippo 137
Giustinian, Leonardo 18, 74
Giustiniani, Agostino 148-49
Giustiniani, Pompeo 158
Giustino (s.) 129
Godunov, Boris 158
Gómez de Castro, Álvar 185
Gonzaga, Ercole 142
Gonzaga, Giovan Francesco 201
Gonzaga, Vespasiano 177-78
Goro da Colcelalto 112
Graevius, Johann Georg 103-04
Grandi, Ascanio 47, 116-17, 119-20
Grassi, Orazio 237, 247
Gravina, Gian Vincenzo 170
Gravina, Pietro 126
Gray, "omas 52
Gregorio XV (papa) 231
Grillenzoni, Giovanni Francesco 223
Groto, Luigi 195, 198
Grunthler, Andrea 66
Gruter, Jan 49-50, 113
Gryphe, Sébastien 76
Gualdo, Paolo 237
Gualdo Priorato, Galeazzo 147
Gualtieri, Bernardo 88-89
Guanzelli, Giovanni Maria 226
Guarini, Ba!ista 17, 195-96
Guarino, Ba!ista 126-27
Guazzo, Guglielmo 173, 176

Guazzo, Marco 148
Guazzo, Stefano 15, 163, 172-80
Gubernator, Johannes 213
Guevara, Antonio de 137
Guicciardini, Francesco 15, 17, 150-54
Guidini, Cristoforo di Gano 74
Guido da Pisa 22
Guldenscha$, Johann 59
Gustavini, Giulio 119
Guzmán, Gaspar de 138

Haaring, Federicus 245
Hall, Joseph 233
Hallam, Robert 25
Han, Ulrich 59
Hautin, Jacques 146
Hau!, David 100, 240
Hau!, Nicolas 100
Havercamp, Sigebert 103
Hawkesworth, Walter 194-95
Hearne "omas 212
Henning, Peter 77
Henricpetri, Sebastian 223
Henricpetri, Sixtus 156
Henricus de Colonia 221
Hertz, Giacomo 208
Heyden, Jacob van der 251
Hiltebrandt, Andreas 196-97
Hoby, "omas 164
Ho$mann, Johann Georg 146, 179
Honcamp, Ma!hias 217-18
Honorat, Barthélemy 214
Honthemius, Nikolaus 78
Hospital, Michel de l’ 151
Houssaye, Denis 231
Hovius, Jean Mathias 145
Hulleus, Balduinus 184
Humfrey di Gloucester 65
Hus, Jan 153

Ignazio di Loyola 99
Ilaro, frate 19, 24
Inchino, Gabriele 79
Ivan il Terribile 158

Jäcklin, Johann 86
Janin, Louis 101, 146, 178
Janssonius van Waesberge, Johannes 

131, 233



INDICI   ·   315

Kaas, Nikolaus 168
Kepler, Johannes 239, 251, 253
Kerbeckius, Antonius 78
Kol$, Andreas 87
Kratzer, Laurentz 164
Kroninger, Lorenz 90
Kruus, Johannes 137
Kyriander, Wilhelm 101-03

Lambert, Andreas 105-06
Lana, Jacopo della 23
Landini, Giovan Ba!ista 251
Landino, Cristoforo 39, 50-51
Landol#, Dol#no 83
Landsberg, Martin 62
Langenhert, Caspar 131-32
La Noù, Giovanni 208
Lazzarini, Sebastiano 121
Lebeau, Charles 35
Le Duc, Rolet 128
Leers, Arnold 87
Le$en, Pieter 138
Lentulo, Ciriaco 224
Lentulo, Colantonio 126-27
Leone Africano 96
Leone Ebreo 206, 222
Leone X (papa) 153
Leone XIII (papa) 27
Leopardi, Giacomo 12, 53
Lernout, Jan 49, 50
Libassi, Vincenzo 119, 121
Ligorio, Pirro 210
Lingelsheim, Georg Michael 257
Li!a, Alessandro 121
Livio, Tito 103, 134, 137, 150
Lomellini Sorba, Lorenzo 149
Longo, Alberico 40
Lopes, Duarte 98
Lopez, Domenico 84-85
Lorenzini, Carlo: vd. Collodi, Carlo
Lorich, Jodocos 77
Loschi, Antonio 65
Lo!er il Vecchio, Melchior 62
Luche!i, Eusebio 191
Luciano 129, 212
Luigi XII (re di Francia) 94
Luigi XIII (re di Francia) 234
Luigi XIV (re di Francia) 225

Luigini, Federico 45
Luisa Giuliana di Wi!elsbach-Simmern 

179
Luis de Granada 75, 78, 172
Lupardi, Giovanni 210-11
Lutero, Martin 149, 152-53, 228

Macedonio, Marcello 47, 117
Machiavelli, Niccolò 16-18, 125-39, 

149-50, 156, 164
Maconi, Stefano 74-75
Madrignano, Arcangelo 93-94
Magno, Celio 53
Magnocavalli, Annibale 173
Malpiero, Giovanni 147
Malvezzi, Virgilio 125, 137-38
Mammarello, Benede!o 223
Manfredi, Girolamo 221
Manilli, Giacomo 16
Manni, Giuseppe 123
Mansi, Giovanni Domenico 127
Manuzio, Aldo 148
Manzini, Giovanni Ba!ista 145
Manzoni, Alessandro 123
Marceau, Paul 87
Marcellino da Civezza 27
Marchesi, Paolo 66
Marcolini, Francesco 205, 214
Maresco!i, Giorgio 75
Marimont, Charles de 87
Marino, Giovan Ba!ista 18, 47, 53, 

117, 120
Marliani, Bartolomeo 209
Marrasio, Giovanni 39
Marsi, Leonardo 222
Martelli, Lodovico 45
Martinelli, Giovanni 135
Martinelli, Sebastiano 74
Martos de Gorostiola, Alfonso 235
Marulić, Marko (“Marulus”) 31, 41
Marziale, Marco Valerio 129
Mascardi, Agostino 88
Maso!i, Olimpio 77
Massari, Girolamo 44
Massimiliano I d’Asburgo (imp.) 94
Massimiliano II d’Asburgo (imp.) 

102, 208
Masuccio Salernitano 56



316   ·   INDICI

Matenesius, Johann Friedrich 88
Mathurin: vd. Mesme, Laurent
Ma!è, Giovanni Ba!ista 35
Ma!ei, Domenico Barnaba 103
Maurizio, Visito 111, 114-15
Mauro, Lucio 210
Mazarini, Giulio 86
Medici, Caterina de’ 45
Medici (fam.) 144-45
Medici, Ferdinando I de’ 144, 227
Medici, Giovanni Leone de’: 

vd. Leone l’Africano
Medici, Leopoldo de’ 242
Medici, Lorenzo de’ 203, 220
Medici, Lorenzo di Piero de’ 131
Meduna, Bartolomeo 76
Mehus, Lorenzo 21
Melantone, Filippo 95, 157
Mercurius Britannicus: vd. Hall, Joseph
Mesme, Laurent 241
Mesmes, Henri de 214
Messen, Leonard 87
Meyers, Henrich Johann 235
Micanzio, Fulgenzio 88, 161
Michel de Toulouse 61
Michel, Estienne 214
Miniscalchi, Luigi 52
Mirabella, Vincenzo 103
Misintis, Bernardino de 74
Mocenigo, Giovanni 147
Molza, Francesco Maria 45, 47, 51, 54
Monti, Giacomo 217
Monti, Vincenzo 12, 123
Morata, Olimpia 66-67, 69
Moreni, Domenico 34-35, 120
Morlini, Girolamo 69
Morone, Giovanni 142-43
Mosca, Felice 33
Mucanzio, Francesco 65
Müller, Henning 131
Müllern, Peter 168
Muñoz de Tevar, Alfonso 76
Muratori, Ludovico Antonio 90
Musso, Cornelio 78-79, 88
Musso, Giuseppe 79
Mylius, Arnold 77

Naldi, Naldo 39, 50-51
Nanni, Giovanni: vd. Annio da Viterbo
Nardini, Famiano 104
Naudé, Gabriel 128
Neben, Konrad 87
Negri, Francesco 83-84, 95-96, 157, 

197-98
Neri, Antonio 65
Neuré, Michel de: vd. Mesme, Laurent
Newton, Adam 160
Niccoli, Niccolò 30
Niccolò da Osimo 74
Niccolò di Lorenzo 220
Nicolucci, Giovan Ba!ista 135
Nifo, Agostino 127-28, 224
Nigrinus, Georg 150
Ninci, Alessandro 244, 246
Nivelle, Sébastien 81
Nizzoli, Mario 165
Nobili, Roberto de’ 64
Nonno di Panopoli 106
Norton, Bonham 160

Ochino, Bernardino 17, 80
Oddi, Sforza 191, 194
Omero 22, 28-29
Oporino, Giovanni 80, 83
Origene 221
Osmólski, Jan 133
Ovidio Nasone, Publio 95-96, 129, 178

Paciuchelli, Angelo 86
Paganucci, Alessio 67
Paganucci, Lucio 67
Paganucci, Marco Antonio 67, 69
Palazzo, Giovanni Antonio 138
Paleario, Aonio 10
Paleo!i, Gabriele 75, 212, 215-16
Palladio, Andrea 202, 208-12
Pallavicino, Giamba!ista 74
Pallavicino, Sforza Pietro 160-61
Palmart, Lambert 59
Panciroli, Guido 17, 179-80
Pandol#ni, Filippo 243-44
Pandol#ni, Francesco 66
Panigarola, Girolamo 77-78, 88
Paolo (s.) 89
Paolo III (papa) 155



INDICI   ·   317

Paolo IV (papa) 129, 143
Paolo V (papa) 161, 211
Paradin, Claude 213
Parente, Mario 118
Pasqualigo, Luigi 191-92
Pasquali-Marinelli, Giuseppe 35
Pasquet de Sallo, Jean 69
Passi, Giuseppe 17, 179-80
Patrizi, Francesco 156, 223
Percacino, Grazioso 174
Pérez, Alfonso 185
Pérez, Juan 13, 185-90, 192, 197
Perna, Pietro 17, 66, 80, 128-32, 

151-52, 154-57
Perrenot de Granvelle, Antoine 205
Perrenot de Granvelle, Charles 222
Petrarca, Francesco 12-13, 15-16, 31, 

37-54, 56-58, 62, 81-82, 117, 123, 
171, 177, 183-84

Petreius: vd. Pérez, Juan
Piccolomini, Alessandro 185, 238
Piccolomini, Enea Silvio 30, 39, 56, 

59, 75, 183
Piccolomini, Francesco 64
Piccolomini d’Aragona (fam.) 222
Piccolomini d’Aragona, Alfonso 222
Picinelli, Filippo 18, 212, 216-17
Pierallini, Giovanni 38
Pierleoni, Leon Giovanni de’ 22
Piero della Francesca 202
Pietro (s.) 34
Pietro da Moglio 40
Pigafe!a, Filippo 98-99
Pigna: vd. Nicolucci, Giovan Ba!ista
Pinamonti, Giovanni Pietro 86
Pino, Bernardino 10
Pio II (papa): vd. Piccolomini, Enea 

Silvio
Pio V (papa) 151
Piobbici, Sallustio 208
Piotrkowczyk, Andrzej 88
Pipino, Francesco 92
Pisanelli, Baldassarre 163
Pistorius il Giovane, Johannes 223
Placentinis, Girolamo de 118, 122
Plantin, Christophe 213
Platone 133, 150, 165, 212, 223

Plauto, Tito Maccio 187
Plessen, Volrad von 111-12, 115, 122
Plinio Secondo, Gaio 103
Plutarco 212
Plutarco (pseudo) 253
Poggiali, Gaetano 69
Pole, Reginald 81, 142-44
Polibio 252
Polo, Marco 92
Pontano, Giovanni 55-56, 127, 156
Possevino, Antonio 130, 158
Prandino, Aurelio 112
Premierfait, Laurent de 65
Prescimone, Nicola Giuseppe 120
Puccini, Paolo 24
Putzius, Henricus 77

Qua!rami, Evangelista 196
Quentell (fam.) 78
Querini, Angelo Maria 143
Quintiliano, Marco Fabio 135, 258

Radziwiłł, Mikołaj 198
Ragazzoni, Girolamo 144
Rai, Flaminio 37, 44-45, 51, 54, 113
Rai, Vincenzo 45
Raimondo da Capua 74-75
Ramusio, Giovanni Ba!ista 93, 96
Rasore, Geronimo 112
Rassler, Maximilian 86, 89
Rawley, William 233
Reich, "eophil 175
Reiche, Johannes (“Richius”, “Ricius”) 

165-67, 170, 175
Reichel, Servatius 176
Reifenberg, Justus 133
Reina, Agostino Cassiodoro de 99
Renata di Francia 66, 67
Reusner, Elias 175-77
Rhetz, Giovanni Federico de 235
Ricasoli, Bindaccio 58
Riccardi, Niccolò 229
Ricchino, Francesco 164
Ricci, Girolamo 221
Richelieu, Armand-Jean du Plessis de 

229
Richeome, Louis 79
Richter, Friedrich 159



318   ·   INDICI

Richter, Wolfgang 87
Riedel, Achilles 100
Rieppi, Antonio 120
Ripamonti, Giuseppe 138
Robertinus, Robertus 240
Roce, Denis 61
Rodolfo II d’Asburgo (imp.) 165, 228
Rohan, Henri de 147
Ronto, Ma!eo 25, 27-29
Roseo, Mambrino 137
Rossi, Francesco 135
Rossi, Mino de’ 63
Rot, Adam 59
Rota, Antonio 126
Rota, Giacomo 83
Rota, Giovanni Francesco 113
Rouillé, Guillaume 213
Ru$o, Salvatore 159
Ruscelli, Girolamo 163

Sabbio, Vincenzo 136
Sabellico, Marco Antonio 148
Sacche!i, Franco 183
Sackville, "omas 165
Sadoleto, Jacopo 165
Sagi!arius, "omas 175
Sagredo, Giovanni Francesco 257
Sainte-Marthe, Gaucher de 113, 122
Salmuth, Georg 175
Salmuth, Heinrich 17, 173-81
Salutati, Coluccio 20-23, 28, 30, 37, 

47, 51
Salviati, Lionardo 68, 191, 256
Salvini, Anton Maria 243
Sammarthanus, Scaevola: 

vd. Sainte-Marthe, Gaucher de
Sancho d’Aragona, Paolo 75
Sannazaro, Jacopo 30, 45, 51, 54
Sansovino, Francesco 70, 145, 152, 206
Sanudo il Giovane, Marin 147-48
Saraceni, Giovanni Carlo 206-09, 

222-23
Sardi, Gaspare 109-10
Sarpi, Paolo 87-88, 160-61
Sartorius, David 75, 215-16
Savelli, Antimo 155
Saverio, Francesco 146
Savonarola, Girolamo 75-76

Sbaski, Abraham 129
Sca'gliono, Ippolito 223
Scamozzi, Vincenzo 206
Scanello, Cristoforo 112
Scarla!ini, O!avio 212, 217-18
Schede, Paul 43
Schencbecher, "eobaldus 59
Schirmbeck, Adam 101
Schoe$er, Peter 59
Schönwe!er, Johann "eobald 137
Schoppe, Kaspar 228, 230, 233
Schrey, Jeremiae 235
Schröter, Sebastian 107-08
Scupoli, Lorenzo 77
Segneri, Paolo 89-90
Séguier, Pierre 231
Seneca, Lucio Anneo 198, 251
Senf, Chilian 66
Senofonte 212
Sera#no Aquilano: 

vd. Ciminelli, Sera#no
Sercambi, Giovanni 183
Seripando, Girolamo 142
Serlio, Sebastiano 202, 204-09, 222
Sessa, Melchiorre 207
Se!ala, Ludovico 138
Severinus, David 245
Sforza: vd. A!endolo, Muzio
Sidney-Herbert, Philip 191
Sigismondo d’Austria 59
Sigismondo di Lussemburgo 27
Silveri Piccolomini, Bernardino 222
Silvestri, Camillo 159
Silvestri, Carlo 159
Silvestro, Caterina de 127
Simeoni, Gabriele 212-13
Simone da Lovere 57
Sinibaldi, Carlo 48
Soave Polano, Pietro: vd. Sarpi, Paolo
So#a di Schleswig-Holstein-Sonderburg 

196
Solimano il Magni#co 95
Sossago, Benede!o 225
Sozzini, Fausto 84-85
Sozzini, Lelio 84
Spagnoli, Ba!ista (“Mantovano”) 30
Sperelli, Alessandro 90



INDICI   ·   319

Spiera, Francesco 83
Spinola, Ambrogio 158
Stang, Adam von 137
Staudigl, Ulrich 217
Steinhöwel, Heinrich 57
Stephanus Pannonius: 

vd. Szegedi Kis, Istvan
Stephanus Szegedinus: 

vd. Szegedi Kis, Istvan
Sternacki, Sebastian 84-85
Stigliani, Tommaso 47, 117
Stöckel, Wolfgang 62
Strada, Jacopo 207-08
Strada, O!avio 208
Strozzi il Giovane, Giovanni Ba!ista 

144-45
Stuart, Elisabe!a 195
Stupanus, Johannes Nicolaus 

130, 132-33, 156
Sutorius, Cornelius 136
Szegedi Kis, Istvan 155
Szyszkowski, Martin 88

Tacito, Publio Cornelio 135, 137
Talamanca, Gaspar 66
Tampach, Go!fried 160, 230
Tansillo, Luigi 45, 53
Tarcagnota, Giovanni 210
Tasso, Torquato 13, 17, 47, 50-51, 53-

54, 109, 116-18, 123, 195, 197
Tegli, Silvestro 128-30, 132
Terenzio Afro, Publio 187
Terracina, Laura 112
Tertulliano, Quinto Se!imio Fiorente 

103, 220
Tesauro, Emanuele 46, 224
"elo!, Israel 225
"elo!, Johann Andreas 225
"ilonis Silesius, Valentinus 50
Tilenus, Georg 43
Tinassi, Angelo 90
Titi, Roberto 111
Tollius, Jacobus 104
Tolomei, La!anzio 80
Tolomeo 251
Tomitano, Bernardino 79
Tommaseo, Niccolò 34
Tommaso da Siena 75

Tonini, Angelo 120
Toraldo, Giuseppe 118
Torti, Ma!eo: vd. Bellarmino, Roberto
Toscanella, Orazio 115
Toscano, Giovanni Ma!eo 

45-46, 49-51, 113
Tosi, Giovanni 77
Tournes, Jean de 136
Tramezzino, Michele 210
Tucidide 150
Turler, Jerome 17, 132, 149-51, 

163-67, 175

Uberti, Fazio degli 103
Udalricus Gallus: vd. Han, Ulrich
Ugonio, Pompeo 51
Urbano VIII (papa): 

vd. Barberini, Ma$eo
Urceo, Antonio 60
Utenhove, Karel 106-07

Vaglica, Giuseppe 123
Valdés, Juan de 81
Valentianus, Johannes Baptista 119, 122
Valentini, Giovanni Ba!ista 42
Valerio, Ma!eo 224
Valla, Nicolò 42
Valvassori, Andrea 115
Van der Burch, Adrianus 43, 49-50
Vannini, Guido 119, 121
Vannini, Stanislao 123
Varthema, Ludovico de 93-94
Vaschieri, Girolamo 223
Vasto, Marco 41
Velsero, Marco 216
Verdier, Antoine du 214-15
Vere, Edward de 165
Vergerio il Giovane, Pier Paolo 

73, 81-83
Vernaccini, Pietro Maria 120
Vespasiano da Bisticci 142
Vespucci, Amerigo 34
Ve!ori, Pietro 81
Vignon, Eustace 97
Villani, Filippo 22-23
Vinta, Belisario 144-45
Virgilio Marone, Publio 22, 28-29, 44, 

103, 129



320   ·   INDICI

Visconti, Ercole 176
Vitrizio, Alessandro 234
Vitruvio Pollione, Marco 202, 205, 209
Vi!ore Astemio, Tito Elio: 

vd. Francescucci, Vincenzo
Vi!orio Amedeo I di Savoia 119
Viviani, Quirico 24
Viviani, Vincenzo 242-43, 245
Vogel, Hieronymus de 131
Volder, Burchard de 245
Volpi, Gaetano 169
Voltolini, Ludovico 90
Vorstius, Conrad 84-85

Waldstein, Albrecht 147
Wal$rambsdor$, Henricus 

Christophorus von 89
Wambold, Philipp 173
Watson, "omas 44
Wechel, Andreas 208
Wecker, Johann Jacob 163

Weissenhorn, Alexander 74
Wendelin von Speyer 56
Wilhelm, Antonius 150
Winther, Georg Valentin von 16, 196
Wolf, Johann 155, 221
Wo!on, Henry 160
Wyle, Niklas von 59

Xuárez, Fernán 178

Zainer, Günther 57
Zainer, Johann 57, 59
Zambeccari, Pellegrino 21
Zamoyski, Tomasz 133
Zanne!i, Bartolomeo 234
Zannis, Domenico de 118, 121-22
Zell, Ulrich 56
Zetzner, Lazarus 131, 133-34, 137, 150
Zierikzee, Cornelius van 59
Zinano, Gabriele 138
Zúñiga, Diego de 241


	Sommario
	La letteratura ex Italico Latinitate donata – Francesco Lucioli
	La Commedia – Andrea Severi
	Petrarca e la lirica – Jacopo Pesaresi
	Boccaccio e la novellistica: latino e narrazione breve nell’Europa moderna – Elisa Tinelli
	La letteratura religiosa e spirituale – Rosamaria Laruccia
	Letteratura di viaggio e geografia – Sergio Brillante
	La poesia epico-cavalleresca – Francesco Lucioli
	Machiavelli e la politica – Giovanni Lamberti
	Tradurre la storia fra narrazione documentaria e propaganda – Elisa Tinelli
	La letteratura di condotta – Francesco Lucioli
	Il teatro – Elena Santagata
	Trattati di architettura e di iconologia – Giacomo Ventura
	Tommaso Campanella e la filosofia – Ilenia Viola
	La prosa scientifica di Galileo Galilei – Marco Bianchi
	Bibliografia & Indici
	Bibliografia & Sitografia
	Indici


